
   

ב א ־ ם ח נ מ ף  “ כ
יום ההילולא של כ"ק הרה"ג והרה"ח המקובל וכו‘ מוהר"ר ר' לוי יצחק ע"ה שניאורסאהן

אביו של יבדלח"ט - כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח



יוצא לאור על ידי מערכת
הערות התמימים ואנ"ש 

דישיבת תומכי תמימים ליובאוויטש
ראשון לציון

חברי המערכת:
הת' מנחם מענדל הכהן שיחי' הרמתי

הת' יוסף יצחק שיחי' סייג
הת' שניאור זלמן שיחי' פוזילוב

הת' יוסף יצחק שיחי' קמל 
הת' יוסף יצחק שיחי' שארף

r770r749@gmail.com
רח' טיבוביץ' 4 • ראשון לציון

נדפס בארץ הקודש ת"ו 
ה'תשפ"ה • 5785



"צריכים לפרסם לכל אנשי הדור, שזכינו שהקב"ה בחר ומינה בעל בחירה, שמצד עצמו הוא 
שלא בערך נעלה מאנשי הדור, שיהיה ה"שופטיך" ו"יועציך" ונביא הדור, שיורה הוראות 
ויתן עצות בנוגע לעבודת כל בני ישראל וכל האנשים דדור זה, בכל עניני תורה ומצוות, 
ובנוגע להנהגת וחיי היום יום הכלליים, גם ב"בכל דרכיך )דעהו(" ו"כל מעשיך )יהיו לשם 
שמים(", עד – הנבואה העיקרית – הנבואה125 ש"לאלתר לגאולה" ותיכף ומיד ממש "הנה 

זה )משיח( בא".

125( לא רק בתור חכם ושופט אלא בתור נביא שזהו בוודאות - ראה מאמרי אדמו"ר הזקן הקצרים ע' שנה-שנו. 

' אלול ה'תנש"א( ז )משיחת ש"פ שופטים, 

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
מעודד את שירת "יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד"

)ה' חשון ה'תשנ"ג(



מענות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
למערכת "הערות התמימים ואנ"ש"

מענה על קובץ א' - ש"פ במדבר - ערב חגה"ש

...שלום וברכה!

בנועם קיבלתי ספר הגדה של פסח עם העתק באידית ואנגלית ובו ליקוטי מנהגים טעמים ודינים. 
הערות.  איזה  הגליון  בשולי  ועותק  הזמן.  רשיון  כפי  הדפים  בין  עברתי  הנה  דמילתא  ולחביבותא 
ושי"ת יצלחו להאיר סביבתו בנר מצווה ותורה אור ומאור שבתורה זו תורת החסידות טמה שמוכרח 

ביותר בדורנו זה ובמדיתינו זו, בדיני ומנהגי ישראל הכשרים.

בכבוד ובברכת הצלחה בכל הנ"ל...

...שלום וברכה!

מאשר הנני קבלת מכתבו מט"ו שבט ובנתים נתקבל ג"כ ספרו ביאור על מס' אבות בשני טופסים. 
והשי"ת יזכהו ויצליחו להגדיל תורה ולהאדירה מתוך הרחבת הדעת ובריאות הנכונה...

)אג"ק חלק ח' עמ' רמ"א - רמ"ג(

מענה על קובץ ב' - ש"פ נשא

ג'  זולצברגר ומסרה לי פ"ש פרטית מכ', וכן  . לפני ימים אחדים ביקרה אותי מרת חנה תחי'   ." 
הכרכים הראשונים של "מורה נבוכים" בהוצאת כ'. ות"ח למר עבור שימת לב ותשורתו. ובטח ישלח 
גם את שאר הכרכים כשיופעיו ותודה רבה למפרע. ובכלל אתענין לקבל לספרי' שלי שאר פרסומיו 

בחילוף פרסומינו שיענינו אותו, עפ"י הקטלוג הנשלח לו.

נתרשמתי ביחוד מהיגיעה שהשקיע כ' בכרכים הנ"ל בתור מהדיר . ."

)אג"ק חלק י"ט עמ' רנ"ח - רנ"ט (

מענה על קובץ ג' - ש"פ חקת

    ". . א( איך נוהגין כשניעור כל הלילה באמירת ברכת ענט"י ואלוקי נשמה - הוראה לרבים שאין 
כן  - לאומרם.  ומובן שאפשר לשמוע ממי שישן )הוראה בחשאי  אומרים וכמש"כ בס' אדמוה"ז. 

שמעתי מכ"ק מו"ח אד"ש(. 

ב( אם קורין בתורה כשמתפללים בצבור אף אם כבר שמעו קרה"ת - מעולם לא שמעתי ולא ראיתי 
שינהגו כן.  . . "

)אג"ק חלק ג' אגרת תט (

מענה על קובץ ד' - ש"פ פנחס

". . ובעמדנו בר"ח מנחם אב, שכשמו כן הוא, אשר אבינו שבשמים, מנחם את כאו"א מבניו - בני 
בכורי ישראל ובנים אתם לה' אלקוכים - תמורת אלו העניניים שקרו במשך ימים ושבועות אלו, 
יהי רצון שיראה כ"ז גם לעיני בשר ודם ובטוב הנראה והנגלה, בנין תחת חורבן ופרצת ימה וקדמה 

וצפונה ונגבה תחת בין המצרים, ובעגלא דידן ע"י משיח צדקנו.  . . "   

)אג"ק חלק י"ט אגרת ז'שעג(                                                                        



פתח דבר

והודאה להשי"ת, ובקשר עם חג הגאולה י"ב-י"ג תמוז, הננו להגיש 		  
לנשיאנו הוד כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, ולקהל לומדי התורה  		
ומחבבי', את קובץ "תורת תומכי תמימים" והוא הערות וביאורים בתורת הנגלה ותורת 
החסידות ובפרט בתורתו של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א - אשר נכתבו על ידי רבני 

ותלמידי ישיבתנו הק' - ישיבת תומכי תמימים ראשון לציון בארה"ק תובב"א. 

וכבר ידוע ומפורסם ענין כתיבת והו"ל של חידושי תורה לאור עולם, וביחוד בישיבות 
תומכי תמימים ליובאוויטש ברחבי ארה"ק ובתבל, המעוררים את כל קהל לומדי התורה 
והמעיינים להוסיף גם הם חדש ובאר בה. מנהג מבורך זה, אשר כבר ונהפך למנהג של 
קבע ולנחלת הכלל, חודש במיוחד בדורנו זה - הדור השביעי - על ידי נשיא הדור ונביאו 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, אשר חידש את עניין כתיבת חדו"ת ופרסומם, כמבואר 
בדבריו הק' בכ"מ ובפרט בשיחת ה"דבר-מלכות" ש"פ לך לך תשנ"ב, אשר "לכל אחד 
ואחת מישראל ישנו חיוב של "לך" בלימוד התורה - "לאפשא לה", לחדש בתורה. אפילו 
אם יהודי למד כבר הרבה תורה, תמיד שייך להוסיף בזה, עד באופן של חידוש - שכן 
התורה הנה בלי גבול, "ארוכה מארץ מדה ורחבה מני ים". ויתירה מזה: בהיותה חכמתו 
של הקדוש ברוך הוא, הרי כל ענין בתורה בעצמו נותן את הכח "להוליד" עוד ענינים 

חדשים, עד אין סוף".

לבד ענינם הנעלה של פרסום החדו"ת, הן בהוספת החיות והתענוג בלימוד התורה 
בין כתלי הישיבה והן בהעלאת ישיבות "תומכי תמימים" על נס עולם התורה בפירותיהן 
המשובחים והנאים כקובץ מכובד זה, מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א אשר על 
ידי כך מזרזים ומקרבין את קיום היעוד - "תורה חדשה מאיתי תצא" בהתגלותו השלימה 

של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א תיכף ומיד ממש.

* * *

בשבח



תורת תומכי תמימים 6

המשיח מלך  אדמו"ר  כ"ק  שיחת  ובו  מלכות,  דבר  שער  בא  הקובץ  		  
ושופכת  אנו,  לזמננו  הקשורה  ה'תנש"א,  מטות-מסעי  מש"פ  שליט"א  		

אור חדש על תקופת "שלושת השבועות".

לאחמ"כ בא שער "כתבי ר' חיים לוי יצחק" המכיל בתוכו הארות, ביאורים ומערכות 
שכתב משפיע הישיבה הרה"ח הרה"ת ר' חיים לוי יצחק ע"ה גינזבורג במשך עשיריות 

בשנים בקובצי תורה, ומחולקים לפי נושאים בתוספת הקדמות וביאורים.

בהמשך, לזה באו עיונים, חידושים וביאורים מאת תלמידי ישיבתנו הק' ורבניה וכו' 
ונחלקו לז' שערים:

א. שער 'אוצרות - תורתו של משיח', בסוגיות במסכת בבא בתרא וכתובות, שנערך 
תמידין כסדרן ע"י הגה"ח ראש הישיבה הרב שמעון ויצהנדלר שליט"א.

ב. שער עיונא -  המכיל בתוכו ההערות על המסכתות שנלמדו בישיבה במשך השנים 
ה'תשפ"ד - ה'תשפ"ה:

בשנת ה'תשפ"ד נלמדה בישיבתנו, כמו בכל שאר ישיבות תות"ל, מסכת בבא בתרא. 
ובדברי  הנלמדות  הסוגיות  על  וביאורים  פלפולים  זה  בקובץ  כאן,  באים  לזאת  בהתאם 
המפרשים, כמו"כ גם עיון וביאור בדבריהם של רבני הישיבה שיחיו שנאמרו בשיעורים, 
ובפרט בתורתו של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בהקשר למס' ב"ב כגון בידיני 'היזק 

ראיה' 'חזקה' ועוד.

וכדבריו הק' ב"דבר מלכות" ש"פ משפטים ה'תשנ"ב1 "שבמסכת בבא בתרא )סיום וגמר 
הגלות( מרומזת גם הגאולה האמיתית והשלימה ע"י משיח צדקנו".  

תות"ל  בישיבות  זו  בשנה  הנלמדת  במסכת  וביאורים  פלפולים  באו  לזה,  ובהמשך 
שנאמרו  שיחיו  הישיבה  רבני  של  בדבריהם  וביאור  עיון  גם  כמו"כ  כתובות.  מסכת   -
בשיעורים, ובפרט בתורתו של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בהקשר למס' כתובות 

כגון בידיני 'אין אדם מע"ר' דיני 'עדות' ועוד.

ג. שער חסידות - ובו ביאורים בפנימיות התורה, שעי"ז "אתי מר דא מלכא משיחא2".
נכתבו  בו  לעצמו  ברכה  הקונה  זה  ונפלא  מיוחד  חלק   - ומשיח  גאולה  שער  ד. 
ונתבארו על ידי התמימים תלמידי הישיבה נושאים רבים בסוגיות בגאולה וימות המשיח, 

כפי שיחזו עיני הקורא. 

לימוד זה של עניני גאולה ומשיח מציב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א כ"הדרך 
ומיד ממש ותיכף  והשלימה  ביותר3" להבאת הגאולה האמיתית  והמהירה   ישרה הקלה 

1( סעיף ח'.
2( כתר שם טוב בתחילתו. ובעוד ריבוי מקומות.

3( שיחת ש"פ תזו"מ התנש"א

בראש



7פתח דבר

ועל ידו ובעזרתו ניתן "לחיות עם הזמן דימות המשיח", אשר כפי שכבר בישר כ"ק אדמו"ר 
כסלו  י"ט-כ'  מוצאי  בשיחת  קודשו  ובלשון  זה,  זמננו  זהו  אשר  שליט"א  המשיח  מלך 
ה'תשנ"ב ב"יחידות כללית": "ימינו אלה - ימות המשיח - שבהם נמצאים עכשיו, וצריכים 

רק לפקוח העינים ואז רואים שנמצאת כבר הגאולה האמיתית והשלימה בפשטות".

ה. שער תורתו של משיח - ובו עיונים וביאורים בתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א - 'תורתו של משיח', וכהמכתב הידוע4 "השואל במה היא ההתקשרות שלו אלי 
מאחר שאין אני מכירו פנים... ההתקשרות האמיתית היא ע"י לימוד התורה, כשהוא לומד 
את המאמרי חסידות שלי, קורא את השיחות וכו'" ובפרט שהלימוד בתורתו הק' מהוה 

הכנה וטעימה מתורתו של משיח "תורה חדשה מאיתי תצא". 

שער הלכה - ובו עיונים וביאורים בעניני, אולם בכל הנוגע למעשה בפועל יש  ו. 
להתיעץ עם רב מורה הוראה.

ז. שער "חלקנו בתורתך" - ובו עיונים מ'פרי ביכוריהם' של תלמידי הת' דש"א על ג' 
נושאים, ע"פ הסבריו של הרב חיים שיחי' טל, בדרך הלימוד הנכונה המשלבת את תורת 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א עם הסוגיות הנלמדות תמידים כסדרן בישיבה ובשנה 

זו - מסכת כתובות.  

ובטוחים אנו אשר קובץ זה יהיה לנח"ר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, ויהווה את 
פעולת ה"מכה-בפטיש" ל"מעשינו ועבודתנו כל משך זמן הגלות" ואשר עי"ז נזכה כבר 

לקבל את פני כ"ק אדמו"ר שליט"א משיח צדקנו בפועל ממש!

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!

מערכת הערות התמימים ואנ"ש 
שע"י ישיבת תות"ל ראשון לציון  

4( היום יום כ"ד סיון. ועוד. 

ימוֹת המשיח, כ"ף מנחם־אב )יום ההילולא של כ"ק הרה"ג והרה"ח המקובל מוהר"ר ר' לוי יצחק ע"ה אביו 

של יבדלח"ט - כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח( ה'תשפ"ה )הי' תהא שנת פלאות המשיח(,

"יחי המלך" שנה להולדת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א.



תוכן עניינים

דבר מלכות............................................................................13

כתבי ר' חיים לוי יצחק
פתח דבר.................................................................................28

במקום הקדמה - "כך ולא אחרת"..........................................30

פתיחה......................................................................................31

פרק א'
העולם - מציאותו הוא אלוקות................................................39

'סדר ההשתלשלות' ו'למעלה מסדר ההשתלשלות'.............47

גדר וציור..................................................................................51

פרק ב'
"נמנע הנמנעות אינו מוכרח בשום דבר".................................54

"העצמות נמצא בכמה מקומות"...............................................66

פרק ג'
ענין הגלות - בלתי מובן כלל....................................................68

פרק ד'
דרגות באחדות ה' - לקו"א ושעהיו"א.....................................74

פרק ה'
ג' דרגות בהפיכת החושך לאור................................................78



פרק ו'
דירה בתחתונים.........................................................................84

 שער אוצרות
'תורתו של משיח'

מבוא - "אוצרות תורתו של משיח"......................................92

'אין אדם אוסר דבר שאינו שלו'...............................................94

גדרי אונס................................................................................98

"אדם קרוב אצל עצמו"...........................................................105

שער נגלה
 ביאור הברייתא מחיצת הכרם

ותוד"ה מחיצת הכרם שנפרצה ..............................................112

 רישומי דברים בענין "כלל ופרט וכלל"     	 
בסוגיה דרמי בר חמא )כתובות יח, ב(....................................117

גדרו ומהותו של שטר.............................................................123

הסבר בדא"פ בתוס' ד"ה וחייב באחריותו..............................129

חקר ועיון במחלוקת הגמ' בגדר 'מחיצה'................................131

גדרם ומהותם של דיני בעלות.................................................133

ביאור ההיזק הפנימי שעל ידי ראיה.......................................137

 שיטת אדמו"ר הזקן והגר"א ביסוד דין היזק
ראיה - אם הוא "ממונא" או "איסורא"..................................140

ביטול איסור בהיתר ב"מינו" ו"שאינו במינו"..........................151

 יסודי הלימוד של 'חזקת ג' שנים' בקרקעות
משור המועד בשיטת הקצוה"ח..............................................154

הבהרה בסברות האחרונים ב'מיגו'.........................................157

חזקה - גורמת או מגלה..........................................................160

חוץ מבית רובע להרמב"ם ולהראב"ד...................................164

שיטת רבי ישמעאל - גדר ג' חדשים כשנה...........................166



 טעם אי אמירת "אין אדם משים עצמו רשע"
בדין "הפה שאסר"...................................................................169

חזקה ומחילה בהיזק ראיה......................................................171

 היזק ראיה – 'צניעות' או 'רכילות'
- ביאור בדברי הרמב"ן ובשיחות קודש................................174

גדרי 'הפה שאסר הוא הפה שהתיר'......................................176

גדר פסול 'קירבה' של עדים לערב וללווה............................180

אומדנא – בירור העובדות, אומדן דעת המתדיינים ושורש 
כוח הדיין  - עיון בסוגיית 'שור שהיה רועה ונמצא שור הרג 
בצידו'.......................................................................................183

החילוק בין 'גרמא' ל'גרמי'.......................................................186

שער חסידות
פתיחה: יסוד של 'נגלה', 'חסידות' ו'דא"ח'.........................190

בירורים בג' קליפות יצחק או יעקב?.......................................198

שער גאולה ומשיח
מצוות בטלות לעת"ל בפנימיות הענינים................................204

בירור ג' קליפות הטמאות בזמנינו...........................................208

קבלת מלכות המשיח - תפילה להתגלותו............................210

"נהרג בעוונות" מעת פסיקת הבית דין....................................213

חיים נצחיים בלי הפסק בינתיים..............................................215

כניסת איש ישראל לקודש הקדשים......................................218

הוספה - חיים נצחיים ללא הפסק כלל - פתיחה.................223

פרק א': 'דומין ללבנה ומונין ללבנה'......................................229

פרק ב': משיח בן דוד וחיים נצחיים........................................234

שער תורתו של משיח
פתיחה: סברות רוחניות בתורתו של משיח...........................238



אופן הבירורים ונתינת הכח במצרים......................................250

דיוקים בטעם בכייתו של ריב"ז )גליון(...................................253

'טבע' ו'נס' בקול הנבואה - ע"פ לקו"ש.................................254

גרמי - מעשיו ממש.................................................................257

שער הלכה
שאלות ותשובות בעניני מלחמה.............................................262

ביאור עניין אמירת "ויתן לך" בלחש במוצ"ש חוה"מ............266

טעם איסור אכילת מצה בערב פסח.......................................270

שער חלקנו בתורתך
פתח דבר..................................................................................274

שער המסירות נפש
מובא.........................................................................................275

דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א...............................276

הוספות ללקו"ש חלק י"ז:.......................................................278

כ"ק האדמו"ר ממונקאטש......................................................282

 לבאר דבריו בענין חובת המסירות נפש
על ביאת משיח צדקנו..............................................................283

מצוות פיקוח נפש....................................................................285

גדר התר במסירות נפש..........................................................288

היתר מעשה עבירה באונס.....................................................293

חיוב המסירות נפש.................................................................297

היתר עבירה באונס..................................................................301

מהות מצוות מסירות נפש.......................................................306

שער הספק
מבוא.........................................................................................311

עיונים בשיחות קודש בגדר ספק מן התורה...........................313



שיחה לפרשת שמיני )לקו"ש ח"ז שיחה ב'(..........................316

 מקור דעת רש"י שספיקא דאורייתא
לחומרא מן התורה..................................................................326

המקורות בשיחה לדעתו של רש"י.........................................331

"אי אפשר לצמצם" ו"ספיקא דאורייתא" לדעת רש"י...........335

 בעניין תקנת המשנה, והאם ניתן לומר
אי אפשי בתקנת חכמים לגבי בתי דינים.................................337

שער שביתה
מבוא........................................................................................340

שיחה לפרשת בחוקותי )לקו"ש ח"ז שיחה א'(.....................342

מלאכה במעשה ומחשבה.......................................................353

 שיטת ר' יהודה בדבר שאינו
מתכוין כשהוא מקלקל............................................................359

הקדשות................................................................................364



דבר
מלכות



תורת תומכי תמימים 14

t/nvgbhbho vnhujsho shuo va"e

zv _ acu nxhhnho xpr cnscr' xpr

rchgh ac,urv' axhunu nvuv do xhuo

fk v,urv1)sw vxprho' avrh xpr

vjnhah vut
"

nabv ,urv"2' ajuzr

ufukk sw vxprho akpbhu(' uktj"z

nfrhzho )ceuk ro ucanjv(
"

jze jze

ub,jze"3' anurv gk vjuze),ue;(

scb"h cfk gbhbh v,urv' ugs avjuze

dupt vut d"p)
"

jze jze ub,jze"(4' aha

cu vghkuh uvakhnu, s
"

)c,k, zhnbh vuh(

jzev"5/

umrhl kvchi vear uvahhfu, sxhuo

xpr rchgh ac,urv k,ufbu ak vzni6_

akguko nxhhnho xpr rchgh cac,u,

acdw vacugu, schi vnmrho' ucfnv

abho )fcabv zu( cac, )vrtaui(

ac,ag, vhnho _ skfturv' vzni sdw

vacugu, ucpry yw vhnho )jurci udku,(

eaur go ngns unmc ak
"

jkhau,"

cesuav' vhpl c,fkh, s
"

jze jze

ub,jze"?

kfturv ha kunr avht vbu,b,: fhui

azni zv eaur go ngns unmc ak

"
jkhau,"' nusda hu,r vmurluvvfrj

cvjhzue s
"

jze jze ub,jze"/ tck' hu,r

brtv kunr avjhzue gmnueaur go

,ufbu ak vzni)ukt avjhzue vut vhpl

,ufbu ak vzni' uvzni nsdha vmurl

svpfu(' ufnusda canuak huo vac,

)avao nurv gk ,ufi unvu, vscr(

abert
"

ac, jze"' vhhbu' a)v,ufi

s(ac, zv )cdw vacugu,' ucabv zu do

cyw vhnho( vut vjhzue )
"

jze jze

ub,jze"( s
"

ngahbu ugcus,hbu" cehuo

v,un"m ),ufi sw vxprho(/

c/uhuci cveso vchtur cvear

uvahhfu, s
"

jze jze ub,jze" k,ufi

vprav acv nxhhnho vxpr _ pra,

nyu,-nxgh7' aczv bfkk )cpryhu,(

v
"

jze" s
"

nyu,"' v
"

jze" s
"

nxgh"'

uv
"

jze" acjhcur s
"

nyu,-nxgh" hjs:

gbhi vjuze)uv,ue;('
"

jze"' ucpry

d"p jze )
"

jze jze ub,jze"( _ ahhl

)kfturv( k
"

nyu,"' fh'
"

nyv" nurv gk

1( ufpayu, vf,uc sxhuo vxpr:
"

tkv

vnmuu, uvnapyho tar muv vw chs nav tk cbh

hartk cgrcu, nutc gk hrsi hrju"' atz baknu

fk gbhbh nmuu, v,urv' do tkv abtnru c,jk,

ucnal vtrcgho abv/

2( ndhkv kt' c/ zj"d rxt' t/ ugus/

3( rtv au"g tu"j xu"x eky ucb"f/ vbxni

ckeu"a jf"v gw 474/

4( ukvghr' aneur vnbvd vut nzv a
"

faxhho

hvuag tnr ku vec"v jze utn.' nfti knxhho

t, v,urv atunrho ku jze" )bxni ckeu"a ao('

uvjhsua vut _ at; acf,uc btnr gbhi vjuze

c"p'
"

jze utn."' n"n' bux; czv do pgo

akhah,g"h
"

nbvd hartk"' abux; kfl a
"

,urv

vht"' ha cu ngkv h,hrv kdch ,uac"f

u,uacg"p )rtv keu", sruah xufu, p' d/

ucf"n(/

5( c"n eu' rha g"c/ ua"b/

6( g"s vncutr cbudg k,ufi vprav'

a
"

prahu, / / nyu, nxgh vo ,nhs cac,u, achi

vnmrho" )ak"v jke ,uac"f rha pra,bu )axu'

t uthkl(/ urtv ctrufv keu"a jh"j gw 873

uthkl/ ugus(/

7( fkunr: bux; gk pra, nxgh acxhuo

vxpr nna' do pra, nyu,' acfnv abho

)fcabv zu( njcrho tu,v chjs go pra, nxgh

kvhu, pra, tj,' fnusda cnbhi verutho _ zw

erutho )ukt h"s(' ukt gus tkt averut vrchgh

njcr cw vprahu, ccrfv kpbh xhuo verhtv cpw

nyu, uccrfv ktjrh v,jk, verhtv cpw nxgh

)rtv keu"a ao gw 083/ ua"b(/

juze u,ue; ck haubv' csudn, v
"

nyv"

fpauyu avut jze ueav' ugs a
"

nyv"

vut
"

kaui nnakv uarrv"8' fkaui

vf,uc9

"
nyu, guz tk acyh nuakho"/

nat"f
"

nxgh"' agbhbu vkhfv

ubxhgv )
"

uhxg duw vkul ubxug"01( nneuo

kneuo' athbu guns gk neunu' tkt

vukl ubuxg kneuo tjr )ugs kvkhfv

ubxhgv tnh,h, avht ctupi abger

kdnrhnneunu veuso kneuo acthi-

grul
11( _ v"z kvhpl)kfturv( ngbhi

vjuze uv,ue;)
"

jze"( ctupi ck haubv/

unzv avvfrzv s
"

jze jze ub,jze"

vht kguko )do fanyu,-nxgh njucrhi(

cxhunv ak pra, nxgh suet' nang'

av,ufi s
"

jze jze ub,jze" ahhl cgher

kpra, nxgh )tkt cfnv abho nmrpho

do pra, nyu,(/

d/uha kunr vchtur czv: 

"
jzev" avht cnxpr aka)

"
c,k,

zhnbh vuh jzev"(' ucpry jzev nauka,

)
"

jze jze ub,jze"( _ nsdhav vjuze

uv,ue; do cneuo aha nbds' fhsug21

anxpr tjs nurv gk ngns unmc aha

nkf,jhkv re yuc uesuav31' nxpr

abho nurv gk )v,jkeu, u(njkue,41

cdkk nmhtu,u ak vnbds' unxpr aka

nurv gk vjuzeuv,ue;sesuav do

cngns unmc ak bhdus/

ucjuze u,ue; acnxpr aka )cngns

unmc ak bhdus( habo cw tupbho: )t(

nms vgkhui' vhhbu' juze u,ue; vnaf,

tur vesuav )vnafv nkngkv knyv(

cfk neuo' do cneuo aha bhdus' nms

dusk ngk, vtur avut ckh dcuk' )c(

nms v,j,ui' avgcusv svgkt, v,j,ui

)vgktv nknyv kngkv( vht ctupi ak

juze u,ue;' kcyk vnbds' uh,hrv nzv'

kvpfu kesuav/

ucw tupbho tku nrunzho cv
"

jze"

spra, nyu,-nxgh:

v
"

jze" spra, nyu, vut vjuze

uv,ue; anms vgkhui _
"

uhscr nav tk

rtah vnyu, duw zv vscr tar muv vw"

_ vjuze uv,ue; svnaf, mhuuh vw do

cneuo aha bhdusQ

uv
"

jze" spra, nxgh vut vjuze

uv,ue; anms v,j,ui _
"

tkv nxgh cbh

hartktar hmtu ntr. nmrhoduw" _

vjuze uv,ue; acgcus, cb"h cchrur

uvgkt, v,j,ui' aknru, vahbuhho

ujhkueh vsrdu, acpryh vnxgu,

c
"

nscr" ),j,ui( kph-grl ngnsu

unmcu ak v,j,ui )nms vnbds(' bnmtho

,nhs c,bugv ak vkhfv ubxhgv nnmrho

)vnhmrho udcukho sv,j,ui( ktr.

hartk )vnrjc sesuav(51/

ugp"z ha kctr vahhfu, s
"

jze"

k
"

nxgh" suet _ fhui avjuze uv,ue;

cneuo aha bhdus nusda hu,rcchrur

v,j,ui )
"

nxgh cbh hartk tar hmtu

ntr. nmrho"(' akt zu ckcs avjuze

51( ugs ado vnxgu, abertu g"a vgbhbho

vck,h-rmuhho athrgu cvo bfkkho c
"

nxgh cbh

hartk tar hmtuntr. nmrho"' utsrcv' cvo

nusda hu,r vgbhi shmhtv ust,vpft jauft

kbvurt/

8( keu", pra,bu pd' c/

9( hjzetk hy' ht/

01( kl kl hc' y/

11( rtv keu"a jf"d x"g 522 uthkl/ ua"b/

21( rtv keu"a jf"t gw 111/ ua"b/

31( uckaui jz"k _
"

huo tjs / / vec"v hjhs

cguknu" )crtah, t' v ucpra"h(/

41( ukfi kt btnr
"

fh yuc" chuo abh sng"c

_ kph abcrt, cu njkue, )c"r p"s' u(/

משיחות ש"פ מטות-מסעי, ב' מנחם-אב ה'תנש"א



15דבר מלכות

t/nvgbhbho vnhujsho shuo va"e

zv _ acu nxhhnho xpr cnscr' xpr

rchgh ac,urv' axhunu nvuv do xhuo

fk v,urv1)sw vxprho' avrh xpr

vjnhah vut
"

nabv ,urv"2' ajuzr

ufukk sw vxprho akpbhu(' uktj"z

nfrhzho )ceuk ro ucanjv(
"

jze jze

ub,jze"3' anurv gk vjuze),ue;(

scb"h cfk gbhbh v,urv' ugs avjuze

dupt vut d"p)
"

jze jze ub,jze"(4' aha

cu vghkuh uvakhnu, s
"

)c,k, zhnbh vuh(

jzev"5/

umrhl kvchi vear uvahhfu, sxhuo

xpr rchgh ac,urv k,ufbu ak vzni6_

akguko nxhhnho xpr rchgh cac,u,

acdw vacugu, schi vnmrho' ucfnv

abho )fcabv zu( cac, )vrtaui(

ac,ag, vhnho _ skfturv' vzni sdw

vacugu, ucpry yw vhnho )jurci udku,(

eaur go ngns unmc ak
"

jkhau,"

cesuav' vhpl c,fkh, s
"

jze jze

ub,jze"?

kfturv ha kunr avht vbu,b,: fhui

azni zv eaur go ngns unmc ak

"
jkhau,"' nusda hu,r vmurluvvfrj

cvjhzue s
"

jze jze ub,jze"/ tck' hu,r

brtv kunr avjhzue gmnueaur go

,ufbu ak vzni)ukt avjhzue vut vhpl

,ufbu ak vzni' uvzni nsdha vmurl

svpfu(' ufnusda canuak huo vac,

)avao nurv gk ,ufi unvu, vscr(

abert
"

ac, jze"' vhhbu' a)v,ufi

s(ac, zv )cdw vacugu,' ucabv zu do

cyw vhnho( vut vjhzue )
"

jze jze

ub,jze"( s
"

ngahbu ugcus,hbu" cehuo

v,un"m ),ufi sw vxprho(/

c/uhuci cveso vchtur cvear

uvahhfu, s
"

jze jze ub,jze" k,ufi

vprav acv nxhhnho vxpr _ pra,

nyu,-nxgh7' aczv bfkk )cpryhu,(

v
"

jze" s
"

nyu,"' v
"

jze" s
"

nxgh"'

uv
"

jze" acjhcur s
"

nyu,-nxgh" hjs:

gbhi vjuze)uv,ue;('
"

jze"' ucpry

d"p jze )
"

jze jze ub,jze"( _ ahhl

)kfturv( k
"

nyu,"' fh'
"

nyv" nurv gk

1( ufpayu, vf,uc sxhuo vxpr:
"

tkv

vnmuu, uvnapyho tar muv vw chs nav tk cbh

hartk cgrcu, nutc gk hrsi hrju"' atz baknu

fk gbhbh nmuu, v,urv' do tkv abtnru c,jk,

ucnal vtrcgho abv/

2( ndhkv kt' c/ zj"d rxt' t/ ugus/

3( rtv au"g tu"j xu"x eky ucb"f/ vbxni

ckeu"a jf"v gw 474/

4( ukvghr' aneur vnbvd vut nzv a
"

faxhho

hvuag tnr ku vec"v jze utn.' nfti knxhho

t, v,urv atunrho ku jze" )bxni ckeu"a ao('

uvjhsua vut _ at; acf,uc btnr gbhi vjuze

c"p'
"

jze utn."' n"n' bux; czv do pgo

akhah,g"h
"

nbvd hartk"' abux; kfl a
"

,urv

vht"' ha cu ngkv h,hrv kdch ,uac"f

u,uacg"p )rtv keu", sruah xufu, p' d/

ucf"n(/

5( c"n eu' rha g"c/ ua"b/

6( g"s vncutr cbudg k,ufi vprav'

a
"

prahu, / / nyu, nxgh vo ,nhs cac,u, achi

vnmrho" )ak"v jke ,uac"f rha pra,bu )axu'

t uthkl(/ urtv ctrufv keu"a jh"j gw 873

uthkl/ ugus(/

7( fkunr: bux; gk pra, nxgh acxhuo

vxpr nna' do pra, nyu,' acfnv abho

)fcabv zu( njcrho tu,v chjs go pra, nxgh

kvhu, pra, tj,' fnusda cnbhi verutho _ zw

erutho )ukt h"s(' ukt gus tkt averut vrchgh

njcr cw vprahu, ccrfv kpbh xhuo verhtv cpw

nyu, uccrfv ktjrh v,jk, verhtv cpw nxgh

)rtv keu"a ao gw 083/ ua"b(/

juze u,ue; ck haubv' csudn, v
"

nyv"

fpauyu avut jze ueav' ugs a
"

nyv"

vut
"

kaui nnakv uarrv"8' fkaui

vf,uc9

"
nyu, guz tk acyh nuakho"/

nat"f
"

nxgh"' agbhbu vkhfv

ubxhgv )
"

uhxg duw vkul ubxug"01( nneuo

kneuo' athbu guns gk neunu' tkt

vukl ubuxg kneuo tjr )ugs kvkhfv

ubxhgv tnh,h, avht ctupi abger

kdnrhnneunu veuso kneuo acthi-

grul
11( _ v"z kvhpl)kfturv( ngbhi

vjuze uv,ue;)
"

jze"( ctupi ck haubv/

unzv avvfrzv s
"

jze jze ub,jze"

vht kguko )do fanyu,-nxgh njucrhi(

cxhunv ak pra, nxgh suet' nang'

av,ufi s
"

jze jze ub,jze" ahhl cgher

kpra, nxgh )tkt cfnv abho nmrpho

do pra, nyu,(/

d/uha kunr vchtur czv: 

"
jzev" avht cnxpr aka)

"
c,k,

zhnbh vuh jzev"(' ucpry jzev nauka,

)
"

jze jze ub,jze"( _ nsdhav vjuze

uv,ue; do cneuo aha nbds' fhsug21

anxpr tjs nurv gk ngns unmc aha

nkf,jhkv re yuc uesuav31' nxpr

abho nurv gk )v,jkeu, u(njkue,41

cdkk nmhtu,u ak vnbds' unxpr aka

nurv gk vjuzeuv,ue;sesuav do

cngns unmc ak bhdus/

ucjuze u,ue; acnxpr aka )cngns

unmc ak bhdus( habo cw tupbho: )t(

nms vgkhui' vhhbu' juze u,ue; vnaf,

tur vesuav )vnafv nkngkv knyv(

cfk neuo' do cneuo aha bhdus' nms

dusk ngk, vtur avut ckh dcuk' )c(

nms v,j,ui' avgcusv svgkt, v,j,ui

)vgktv nknyv kngkv( vht ctupi ak

juze u,ue;' kcyk vnbds' uh,hrv nzv'

kvpfu kesuav/

ucw tupbho tku nrunzho cv
"

jze"

spra, nyu,-nxgh:

v
"

jze" spra, nyu, vut vjuze

uv,ue; anms vgkhui _
"

uhscr nav tk

rtah vnyu, duw zv vscr tar muv vw"

_ vjuze uv,ue; svnaf, mhuuh vw do

cneuo aha bhdusQ

uv
"

jze" spra, nxgh vut vjuze

uv,ue; anms v,j,ui _
"

tkv nxgh cbh

hartktar hmtu ntr. nmrhoduw" _

vjuze uv,ue; acgcus, cb"h cchrur

uvgkt, v,j,ui' aknru, vahbuhho

ujhkueh vsrdu, acpryh vnxgu,

c
"

nscr" ),j,ui( kph-grl ngnsu

unmcu ak v,j,ui )nms vnbds(' bnmtho

,nhs c,bugv ak vkhfv ubxhgv nnmrho

)vnhmrho udcukho sv,j,ui( ktr.

hartk )vnrjc sesuav(51/

ugp"z ha kctr vahhfu, s
"

jze"

k
"

nxgh" suet _ fhui avjuze uv,ue;

cneuo aha bhdus nusda hu,rcchrur

v,j,ui )
"

nxgh cbh hartk tar hmtu

ntr. nmrho"(' akt zu ckcs avjuze

51( ugs ado vnxgu, abertu g"a vgbhbho

vck,h-rmuhho athrgu cvo bfkkho c
"

nxgh cbh

hartk tar hmtuntr. nmrho"' utsrcv' cvo

nusda hu,r vgbhi shmhtv ust,vpft jauft

kbvurt/

8( keu", pra,bu pd' c/

9( hjzetk hy' ht/

01( kl kl hc' y/

11( rtv keu"a jf"d x"g 522 uthkl/ ua"b/

21( rtv keu"a jf"t gw 111/ ua"b/

31( uckaui jz"k _
"

huo tjs / / vec"v hjhs

cguknu" )crtah, t' v ucpra"h(/

41( ukfi kt btnr
"

fh yuc" chuo abh sng"c

_ kph abcrt, cu njkue, )c"r p"s' u(/



תורת תומכי תמימים 16

uv,ue; )vckh-dcukh( stur vesuav

bnal unthr cfk neuo nckh kv,jac

cnmhtu, vnbds' tkt gus zt,' ahabv

vv,gxeu, go vnbdskcyku nfk ufk'

ugs _ kvpfu kesuav/

uvakhnu, vtnh,h, s
"

jze" vht

cvjhcur snyu,-nxgh do hjs:

vjuze s
"

nyu," _ ha cu ngk, tur

vesuav akngkv nvdckv' tck' fhui

ajuze zv vut nms vgkhui' uthbu ahhl

knmhtu,u ak v,j,ui' vnbds )utsrcv

_ kt n,jacho cu(/

vjuze s
"

nxgh" _ ha cu vngkv

schyuk )ugs kvphf,( vnbds' tck'

kvhu,u nms v,j,ui athi cu v,ue;

vck,h-nudck svgkhui' v"v cnshsv

uvdckv' uahhl cu ahbuh uvpxe/

ukfi' vakhnu, vtnh,h, s
"

jze" vht

cjhcur nyu,-nxgh do hjs61_ ahabo

cw vngku,: juze u,ue; vnaf, vtur

akngkv nvdckv' uvjuze uv,ue;

acchyuk )uvphf,( vnbds g"h vgkt,

v,j,ui/ uabhvo hjs _ achyuk vnbds

)g"h vgkt, v,j,ui( vut ctupi ecug

ubmjh/

s/uha kvuxh;' avjhcur snyu,-

nxgh vut crchghsuet )aeurhi krchgh

xhuo pra, nyu, uv,jk, pra, nxgh('

ugh"z bgah, vakhnu, s
"

jze" acpra,

nyu,-nxgh )favi njucrhi( cxhunu ak

xpr rchghac,urv:

tg"p anxpr aka nurv gk vjuze

)
"

jzev"( uv,ue; do cnmc ak bhdus

)fb"k x"d(' n"n' kvhu,u cvnal ktjs

uabho' brda, cu do vahhfu, tkhvo/

fkunr' t; anjcr vtjs )vgkhui'

agbhbu vnafv nkngkv knyv( go

vabho )v,j,ui' agbhbu vgktv nknyv

kngkv(' n"n' brda cu jhcur ak cw euhi

)gkhui u,j,ui' vnafv uvgktv(/

ukfi' vakhnu, vtnh,h, sjuze

u,ue; )nms vgkhui unms v,j,ui do

hjs( vht c
"

rchgh" _ srdt nhujs, cpbh

gmnv athbv cvnal ktjs uabho' acv

nusda, akhnu, vv,hhacu,' fnu fxt

ak trcg rdkho avut ctupi ak

v,hhacu, hu,rnfxt ak aka rdkho'

anurv gk vjuze uv,ue;)chyuk vnbds(

ctupi ecug ubmjh)ckh dcuk(/

uha kunr' agbhi zv nusda gus hu,r

cvahhfu, srchgh kjnhah
71_ acac,

pra, nyu,-nxgh )xhuo xpr rchgh

ac,urv( n,jhkhi kerut )cnbjv( xpr

jnhah ac,urv' uvuxpv h,hrv cabv zu'

axhuo xpr rchgh ac,urv vut cjusa

nbjo-tc )skt fcfnv abho aeurhi

nyu"n cac, ncrfho nb"t cxhunu ak

jusa ,nuz(' jusa vjnhah _ fhsug

a
"

jnhah" vht srdt vfh bgkh, akngkv

nnshsv uvdckvukngkv nxsr

va,kaku,'
"

vjnhah, kprgv"81'

s
"

t,prhgu ut,dkhhi nhbhw fk bvurhi"91'

ucfj zv suet bgav jhcur cw veuhi

svnafv uvgktv ),ufi vjhcur snyu,-

nxgh' uv
"

jzev" veaurv go nxpr

aka g"h vjhcur stjs uabho( 

61( uha kunr' anzv bnal fj do kvabho

anyu, unxgh vo cp"g' ado cvo ,vhw vgcusv

ctupi ak juze u,ue; snyu,-nxgh do hjs/

71( nat"f rchgh nm"g aahhl kakhah _

fnuci nntrz"k )ac, es' t(
"

dhn"k sk",' dnuk

skho"' vhhbu' adhn"k vut srd, vnaphg

)vnafv nkngkv knyv(' usk", vut srd,

vneck )vgktv nknyv kngkv(/

81( kw vf,uc _ uhda nz' fs/

91( zj"t rh' t/



17דבר מלכות

c,fkh, vakhnu,02/

v/gp"z ha kctr vear uvahhfu,

s
"

jze jze ub,jze" gk xpr rchgh

anxhhnho cac, pra, nyu,-nxgh _

k,ufi vzni sdw vacugu, )ucabv zu _

cyw vhnho(:

ucvesnv _ avfuubv uv,fkh,

svjurci uvdku, )v,ufi schi vnmrho('

vht' gk nb,kcut kvngkv uvakhnu,

scbhi chvn"e vg,hs udtukv vg,hsv12'

ngkv uakhnu, anusda, cgbhi

v
"

jzev" _ chvn"e vakhahudtukv

vakhah,/

uvvxcrv czv:

ngk,u ak chvn"e vg,hs'
"

nesa

tsb-h fubbu hshl"22)
"

ca,h hsho / /

favw hnkul kguko ugs' kg,hs kcut'

afk vnkufv aku"32(' btnrv fcr

cahr, vho' cbudg kcbhi chvn"e avhu

mrhfho kcbu, cvfbhxv ktr. ,hf; unhs'

fntrz"k42

"
thku zfu hartk fhui agku

prxu, rdkhvo ni vho vhu bfbxho

ktr."' utz vh,v vfbhxv ktr. )g"h

nav( ctupi ak dtukv bmjh, athi

tjrhw dku,52' ucbhi chvn"e bmjh )athi

tjrhu jurci(/

uha kunr' afhui afk gbhbh v,urv

vo tnh,hho ubmjhho' fukk do vgbhbho

avuctu c,ur ex"s62' fcbsu"s'
"

thku

zfu fuw"' habu do g,v )ktjrh vjurci

uvdku,( vgbhi sdtukv bmjh, uchvn"e

bmjh ctupi ak juze u,ue;' tkt'

avjuze uv,ue; akvo vut nms vgkhui

ckcs' ukfi cguknu ak v,j,ui )hfuk

kvhu, u(habu nmc ak jurci udku,/

ukthsl' kt nxphe vjuze uv,ue;

cdtukv ucbhi chvn"e nms v,j,ui

ckcs' sfhui av,j,ui vut nsus unudck'

vrh' vjuze uv,ue; acu vut cnshsv

uvdckv' ukt ctupi bmjh/

ukfi' ha murl cjhcur cw vngku, _

juze u,ue; svdtukv ucbhi chvn"e nms

vgkhui unms v,j,ui do hjs' atz bgah,

dtukv bmjh, uchvn"e bmjh/

u/uzvu vjhkue achi cw chvn"e _

22( cakj yu' hz/

32( pra"h gv"p/

42( xprh scrho t' c/

52( rtv ndkv gnueu, tupi epv/ vbxni

ckeu"a jh"y gw 643/

62( uh,hrv nzv _ tphku gbhbho av,urv

gmnv tunr, a
"

csu,t vht" )rtv keuyh kuh"m

td"e gw rxu(/

02( uha kunr' agbhi zv nrunz cv,jk, vxpr

_
"

tkv vscrho" _ aeth gk
"

vscrho tar scr

nav"' scrh v,urv*' agbhbv vnafv nkngkv

knyv' urunz do gk chrur vguko ctupi ak

vgktv nknyv kngkv' fnuci nsrz"k )gv"p

"
tkv vscrho" acpra, uhevk(

"
scrho vscrho

tkv vscrho' tku k"y nktfu,"** )ac, g' t(/ 

ubgu. ,jk,i cxupi )xhuo xpr jnhah' ufk

jnav junah ,urv( _
"

kghbh fk hartk"'

"
abatu kcu kacur vkuju, kghbhvo / / hhar fj

aacr," )pra"h gv"p( _ agh"z bux; gk ngk,

kuju, rtaubu,' gcus, vmsheho ctupi ak

vnafv nkngkv knyv' do ngk, kuju, abhu,'

gcus, vcgkh ,aucv ctupi ak vgktv nknyv

kngkv/

12( ufnrunz ckaui jz"k
"

gkv trhw fuw

uvjrhc t, trhtk fuw gk nb,ahcut trhw fuw

uhcbv trhtk" )hk"a hrnhw c,jk,u )rnz rby((/

*(uc,urv dupt _
"

nabv ,urv"'a
"

nav nph

gmnu tnri"'u
"

cruj veusa" )ndhkv kt'c uc,uxw('

jhcur snknykn"g go nkngkn"y/

**(ufukk do nktf, vtrcgho )
"

trcgho

nktfu, jxr tj,"( vahhf, kac,'nktf, anho'

vhhbu'ado chrur vguko )nknykn"g( eaur go

vgcusv cgbhbh esuav )nkngkn"y(/



תורת תומכי תמימים 18

ch, rtaui uch, abh )dtukv rtaubv

uabhw( kchvn"e vakhah )dtukv

akhah,(72:

ch, rtaui )nxpr tjs( abcbv g"h

aknv' abtnr cu82

"
uhac aknv gk fxt

vw"' vhw gher gbhbu nms vgkhui' ctupi

ak vnafv nkngkv knyv )gcus,

vmsheho(' ufhui akt vhw eaur f"f go

)unms( nmhtu, v,j,ui' vhw cu jurci

uvpxe/

ch, abh )nxpr abho( abcbv g"h

gukh cck chnh gzrt _ vhw gher gbhbu

nms v,j,ui' ctupi ak vgktv nknyv

kngkv )gcus, v,aucv(' ukfi vh,v ku

ahhfu, dsukv hu,r kguko ),j,ui('

avhw dsuk nch, rtaui )fn"a92

"
dsuk

hvhw fcus vch, vzv vtjrui ni vrtaui"(

ccbhi ucabho03' tck kthsl' kvhu,u nms

v,j,ui avut cnshsv uvdckv' vhw do cu

jurci uvpxe' utsrcv' cnal zni trul

hu,r nvjurci uvpxe sch, rtaui' ubux;

kzv' do czni ehunu kt vh,v cu vngkv

uvakhnu, sch, rtaui )nms vgkhui('

ajxru cu vw scrho13/

uvjhsua sch, akhah cdtukv

vakhah, )nxpr aka( vut cvjhcur

uvtjsu, svgkhui uv,j,ui do hjs' akfi

hvhw ctupi ak juze u,ue;c,fkh,

vakhnu,' dtukv bmjh,)
"

ahr jsa"'

kaui zfr' dtukv athi tjrhw dku,23('

ucvhn"e bmjh/

uha kunr' angk, vjuze uv,ue;

schvn"e vakhah udtukv vakhah, )nms

vjhcur uvtjsu, svgkhui uv,j,ui(

nusda, hu,r cfl avdtukv vg,hsv

bert, kpgnho cao dtukv rchgh,

)ukpgnho do cao dtukv jnhah,(33_

srdt nhujs, cpbh gmnv' afhui athbv

cvnal ktjs uabho )gkhui u,j,ui('

nusda avht kngkv nvdsrho sgkhui

u,j,ui' ukfi bgav gk hsv vjhcur

sgkhui u,j,ui )fb"k x"s(/

z/ugbhi zv nusda c
"

ac, jze"

sxpr rchgh achnh chi vnmrho:

cvfrzv
"

jze jze ub,jze" )jzev

nauka,( acac, pra, nyu,-nxgh'

nrunz, vjzev schvn"e vakhahudtukv

vakhah,' actv ktjrh )ug"h vjhcur

s(ch, rtaui uch, abh )ktjrh vvpxe

sjurcbo chnh chi vnmrho(' g"h jhcur

cw vngku, sabhvo )ch, rtaui uch,

abh(' gkhui u,j,ui' vnafv uvgktv _

fnrunz c,ufi vjhcur snyu,-nxgh/

ujhcur zv vut crchgh' ugus ud"z

gher' agh"z nxhhnho xpr rchgh)u,hf;

ktj"z' czni vnbjv' n,jhkho xpr

jnhah( _ anurv gk srdt cp"g

akngkv kdnrh nvdsrho sgkhui u,j,ui'

agk hsv bgav vjhcur sgkhui u,j,ui

cchvn"e vg,hs udtukv vg,hsv/

uha kunr' apryh vnxprho vahhfho

72( cvct keni _ rtv keu", pra,bu

)nyu,( pd' d/ tuv", ao rha gw twafj/ urtv

ctrufv keu"a j"y gw 62 uthkl/

82( sv"t fy' fd/

92( jdh c' y/

03( c"c d' xg"t uthkl/

13( hunt ft' c/

23( nfhk,t cakj yu' t/ ugus/

33( kvghr' acfnv nsrah jz"k bnbh, dku,

nmrho chi sw vdkuhu,' ucfnv nsrah jz"k bhnbu

sw dkuhu, ju. ndku, nmrho )rtv keu"a jy"z gw

19/ ua"b(' uczv ,kuh nbhbv ak vdtukv vg,hsv

_ dtukv rchgh, tu dtukv jnhah,/ ukvghr

nvrnz strcg kaubu, ak dtukv _ dtukv

rchgh, )sw fuxu,( ukaui jnhah ak dtukv _

dtukv jnhah, )fuxu ak tkhvu(/



19דבר מלכות

kchvn"e vg,hs udtukv vg,hsv

nrunzho do cvzni acu eurhi pra,

nyu,-nxgh unfrhzho
"

jze jze ub,jze"

gk xpr rchgh: cdwvacugu, _ nrunz,

vngkv schvn"e vakhahudtukv

vakhah,' cjusa vrchgh)cabho aeurhi

pra, nyu"n cxhunu ak jusa ,nuz43( _

dtukv vrchgh,' ucjusa vjnhah

)fcabv zu' aeurhi pra, nyu"n cjusa

vjnhah53( _ dtukv vjnhah,/

uzvu do vjhzue gk fk gbhbh v,un"m

)fb"k x"t(' ucnhujs cbudg k
"

ngahbu

ugcus,hbu fk zni nal vdku,"63)ktjrh

vjurci uvdku, schi vnmrho( _ fhui

agh"z ctho kvjuze uv,ue; sdtukv

vtnh,h, uvakhnv' dtukv bmjh,'

uchvn"e bmjh/

*

j/gbhi bux; cac, zv veaur go

grc ac, _
"

nh ayrj cgrc ac, htfk

cac,"73)nv ayrj( _ ajk cr"j

nbjo-tc' anpura cert cpra,bu

)nxgh83(:
"

uhgk tvri vfvi tk vr vvr

duw uhn, ao duw cjusa vjnhah ctjs

kjusa"' huo vvhkukt ak tvri vfvi/ 

ucvesnv _ agbhi zv ahuo vnh,v

b,pra c,urv acf,c )
"

cjusa vjnhah

ctjs kjusa"( vut jhsuaakt nmhbu

sudn,u cfk v,urv fukv )tmk nav

rchbu' tmk nrho tju,o' tmk dw vtcu,

ufuw(/

unx,cr kunr' ac,ufbu ak huo zv

)
"

cjusa vjnhah ctjs kjusa"( nrunz

fkku, gcus,u ak tvri vfvi' akfi'

bgav cu chuo dnr uakhnu, gcus,u'

a
"

fk ngahu u,ur,u ugcus,u tar gcs

fk hnh jhhu / / n,dkv unthr / / nkngkv

knyv / / upugk haugu, cerc vtr."93'

fskeni/

y/gbhbu vnhujs ak tvri vfvi

knsho nhuo vx,keu,u' dnr uakhnu,

gcus,u:

f,hc04

"
uhrtu fk vgsv fh dug tvri

uhcfu t, tvri akuaho huo fk ch,

hartk"14'
"

vtbaho uvbaho' kph avhw

tvri rus; akuo unyhk tvcv fuw"24'

uckaui vnabv34

"
tuvc akuo urus;

akuo tuvc t, vcrhu, unerci k,urv"/

ucvnal kzv btnr
"

uhang vfbgbh

duw"'
"

ang an, tvri ubx,keu gbbh

fcus"44' ugs"z cpra,bu' acvnal

knh,, tvri btnr
"

uhang vfbgbh duw"'

"
kknsl anh,, tvri vht vanugv

abx,keu gbbh fcus"54/

ucchtur vear uvahhfu, scw vgbhbho

vnusdaho cnh,, tvri' dnr uakhnu,

gcus,u )rus; akuo ugbbh vfcus( _ ha

kunr:

93( ,bht tdv"e xf"z-fj/

04( jue, f' fy/

14( nat"f cnav f,hc
"

uhcfu cbh hartk"'

"
vzfrho" )crfv ks' j ucpra"h(/

24( pra"h gv"p/

34( tcu, p"t nh"c/

44( ft' t ucpra"h/

54( kd' n ucpra"h/

43( ufhui acu ncrfho jusa vjnhah _

nrunz, cu do dtukv vjnhah,/

53( ngkv h,hrv faac, pra, nyu"n jk

chuo vabh sjusa vjnhah )ukt cr"j gmnu( _

atz jk ,agv ctc cac,' ubsjv kgahrhctc'

uczv do nrunz, vakhnu, sgara,vhw cvdtukv

vtnh,h, uvakhnv )ahrv gahrh,' nbhi gahrh'

ufhu"c(/

63( ,bht rpk"z/

73( g"z d' xg"t/

83( kd' kj/



תורת תומכי תמימים 20

vngkv vnhujs, s
"

gbbh fcus" avhu

czfu, tvri do kdch v
"

ni" uv
"

nho"

abh,bu kfk vgsv czfu, nav unrho64_

av
"

ni" bh,i cnshsv uvdckv' 
"

gunr

kdkdk,"74' v
"

nho"' go vhu, akt vhu

cnshsv uvdckv' v"v ctho ctupi ak

v,jkeu, kftu"t cp"g84' nat"f
"

gbbh

fcus" vo ccjhb, neh; akngkv

nv,jkeu,' avehpu t, )uvdhbu gk( fk

cb"h cauv/

uzvu do ,ufi vgbhi s
"

tuvc akuo

urus; akuo tuvc t, vcrhu, unerci

k,urv" _ nms vsda, beus, vtjsu,

ak fk cb"h akngkv nv,jkeu,/

h/uha kvuxh;' agbhi zv nrunz do

canu ak
"

tvri"94:

"
vr" )

"
tvri"( _ vu"g vtvcv'

uvesn, vtk"; )
"

tvri"( nurv gk ara

vtvcv )tw akpbhv
"

vr"( ncjhw
"

pkt"'

akfi vtvcv vht tvcv rcv
05' azvu

vjhkue achi tcrvo ktvri' at;

aabhvo ceu vjxs uvtvcv' n"n' ns,

vjxs uvtvcv stcrvo vht cnshsv

uvdckv sxsr va,kaku,' uns, vjxs

uvtvcv stvri vht jxs utvcv rcv

akngkv nva,kaku,/

uha kunr do' avgbhi stvcv rcv

nrunz do cxsr vtu,hu, ac,hc,

"
tvri":

"
tv" _ r", tvcv' uvrw r",

rcv15/ uvbu"i pauyv )
"

tvri"( _ nurv

gk vnaf, uv,payu, cjhw vtvcv rcv

knyv nyv' do kcb"h abnmtho csrdt

,j,ubv' avo csudn, tu,hu, v,urv

aknyv ni vaurv' fhsug actu,hu,

v,urv habo dw tupbho: kngkv ni

vaurv' cvaurv' uknyv ni vaurv25'

usudn,o ccb"h abnaku ktu,hu,

v,urv' fhsug a
"

hartk" afkku,o

aaho rhcut' r", ha aaho rhcut

tu,hu, k,urv35/

ubeus, vgbhi _ asrd,u ak tvri

vht cjhbv akngkv nv,jkeu,' akfi

cfjv kjcr uktjs fk pryh vv,jkeu,

scb"h cauuv/

ht/ucpryhu, hu,r _ nusda cgbhbu

ak tvri jhcur uv,tjsu, cw veuhi

svnafv uvgktv )g"S ucsudn, vjhcur

snyu,-nxgh' fb"k x"d(' nms srdt

bgkh, hu,r akngkv nv,jkeu, sgkhui

u,j,ui:

nvgbhbho vgherhho stvri vfvivu"g

crf, fvbho
45'

"
nmu, gav ni v,urv

64( ,gbh, y' t/

74( cakj yz' yz/

84( bux; gk vv,jkeu, a
"

fk baht ubaht

/ / buyk neku unual tmk sdku unjbvu unh vctr

bnafhi srl tu,u xhni ucthi kpbh jbhh, fk acy

uacy" )pra"h jue, ft' f(/

94( cvct keni _ rtv xpr vgrfho jc"s

grl tvri )frl cw c,jk,u(/ ua"b/

05( ukfi vh,v vx,keu,u c
"

vr vvr" _

a
"

vr" x,o nurv gk tvcv x,o' u
"

vr vvr"

nurv gk tvcv rcv/

15( uczv nusda vghkuh cao
"

tvri" kdch

vao
"

nrho" _ at; acao
"

nrho" habo fk dw

vtu,hu, s
"

nho"' n"n' vtu, rw actnmg npxhe

)uh"k arunz gk vv,jkeu,(' nat"f cao

"
tvri"' avr", stvcv rcv )tvr( vut cvnal

tjs kkt vpxe chb,hho )beus, vtjsu,(/

25( uha kunr' abfkkho fuko cbu"i pauyv:

v,dhi stu, bu"i vo kngkv ni vaurv' rucv ak

vbu"i )mhur tu, ut"u( c,ul vaurv' ujkev

v,j,ui knyv ni vaurv _ tu, tj,/

35( nd"g tupi epu/

45( unusda cbuxj vcrfv:
"

tar esabu

cesua,u ak tvrifuw"/ _ ukvghr nvahhfu,

scrf, fvbho ktvc, hartk _
"

kcrl t, gnu

hartk ctvcv" )rtv au"g tsv"z tu"j xef"j

xh"y _ g"p zj"d enz' c(/



21דבר מלכות

vngkv vnhujs, s
"

gbbh fcus" avhu

czfu, tvri do kdch v
"

ni" uv
"

nho"

abh,bu kfk vgsv czfu, nav unrho64_

av
"

ni" bh,i cnshsv uvdckv' 
"

gunr

kdkdk,"74' v
"

nho"' go vhu, akt vhu

cnshsv uvdckv' v"v ctho ctupi ak

v,jkeu, kftu"t cp"g84' nat"f
"

gbbh

fcus" vo ccjhb, neh; akngkv

nv,jkeu,' avehpu t, )uvdhbu gk( fk

cb"h cauv/

uzvu do ,ufi vgbhi s
"

tuvc akuo

urus; akuo tuvc t, vcrhu, unerci

k,urv" _ nms vsda, beus, vtjsu,

ak fk cb"h akngkv nv,jkeu,/

h/uha kvuxh;' agbhi zv nrunz do

canu ak
"

tvri"94:

"
vr" )

"
tvri"( _ vu"g vtvcv'

uvesn, vtk"; )
"

tvri"( nurv gk ara

vtvcv )tw akpbhv
"

vr"( ncjhw
"

pkt"'

akfi vtvcv vht tvcv rcv
05' azvu

vjhkue achi tcrvo ktvri' at;

aabhvo ceu vjxs uvtvcv' n"n' ns,

vjxs uvtvcv stcrvo vht cnshsv

uvdckv sxsr va,kaku,' uns, vjxs

uvtvcv stvri vht jxs utvcv rcv

akngkv nva,kaku,/

uha kunr do' avgbhi stvcv rcv

nrunz do cxsr vtu,hu, ac,hc,

"
tvri":

"
tv" _ r", tvcv' uvrw r",

rcv15/ uvbu"i pauyv )
"

tvri"( _ nurv

gk vnaf, uv,payu, cjhw vtvcv rcv

knyv nyv' do kcb"h abnmtho csrdt

,j,ubv' avo csudn, tu,hu, v,urv

aknyv ni vaurv' fhsug actu,hu,

v,urv habo dw tupbho: kngkv ni

vaurv' cvaurv' uknyv ni vaurv25'

usudn,o ccb"h abnaku ktu,hu,

v,urv' fhsug a
"

hartk" afkku,o

aaho rhcut' r", ha aaho rhcut

tu,hu, k,urv35/

ubeus, vgbhi _ asrd,u ak tvri

vht cjhbv akngkv nv,jkeu,' akfi

cfjv kjcr uktjs fk pryh vv,jkeu,

scb"h cauuv/

ht/ucpryhu, hu,r _ nusda cgbhbu

ak tvri jhcur uv,tjsu, cw veuhi

svnafv uvgktv )g"S ucsudn, vjhcur

snyu,-nxgh' fb"k x"d(' nms srdt

bgkh, hu,r akngkv nv,jkeu, sgkhui

u,j,ui:

nvgbhbho vgherhho stvri vfvivu"g

crf, fvbho
45'

"
nmu, gav ni v,urv

64( ,gbh, y' t/

74( cakj yz' yz/

84( bux; gk vv,jkeu, a
"

fk baht ubaht

/ / buyk neku unual tmk sdku unjbvu unh vctr

bnafhi srl tu,u xhni ucthi kpbh jbhh, fk acy

uacy" )pra"h jue, ft' f(/

94( cvct keni _ rtv xpr vgrfho jc"s

grl tvri )frl cw c,jk,u(/ ua"b/

05( ukfi vh,v vx,keu,u c
"

vr vvr" _

a
"

vr" x,o nurv gk tvcv x,o' u
"

vr vvr"

nurv gk tvcv rcv/

15( uczv nusda vghkuh cao
"

tvri" kdch

vao
"

nrho" _ at; acao
"

nrho" habo fk dw

vtu,hu, s
"

nho"' n"n' vtu, rw actnmg npxhe

)uh"k arunz gk vv,jkeu,(' nat"f cao

"
tvri"' avr", stvcv rcv )tvr( vut cvnal

tjs kkt vpxe chb,hho )beus, vtjsu,(/

25( uha kunr' abfkkho fuko cbu"i pauyv:

v,dhi stu, bu"i vo kngkv ni vaurv' rucv ak

vbu"i )mhur tu, ut"u( c,ul vaurv' ujkev

v,j,ui knyv ni vaurv _ tu, tj,/

35( nd"g tupi epu/

45( unusda cbuxj vcrfv:
"

tar esabu

cesua,u ak tvrifuw"/ _ ukvghr nvahhfu,

scrf, fvbho ktvc, hartk _
"

kcrl t, gnu

hartk ctvcv" )rtv au"g tsv"z tu"j xef"j

xh"y _ g"p zj"d enz' c(/

ahcrfu vfvbho t, hartk cfk huo

cbaht, fpho"55' ahabu do czni vzv65'

cju. ktr. cfk hu"y' uctr. hartk

)fph abvud cfnv e"e( do cfk huo75'

ucfk ,pkv ni v,pku, achuo )nkcs

cnbjv' nauo jaa afru,85(/

uhsug95accrf, fvbho habo cw

vngku, scrfv u,pkv do hjs' ngk,

vcrfv agbhbv vnafv nkngkv knyv'

ungk, v,pkv agbhbv vgktv nknyv

kngkv' kvhu,v nsrdt akngkv

nv,jkeu, svnafv uvgktv )gkhui

u,j,ui(' ukfi njcr, abhvo hjshu/

uha kunr' ajhcur cw veuhi svnafv

uvgktv )crfv u,pkv( g"h cjhbv

akhah,akngkv nabhvo' nrunz do

cfl acrf, fvbho vht crfv nauka,/

ugp"z h"k vrnz cnxpr abu,hu ak

tvri'
"

utvri ci aka ugarho unt,

abv cnu,u cvr vvr"06' abux; gk

vakhnu, sntv ugarho abv' fabu,

jhhu ak nav abtnr cu16

"
vhuo nktu

hnh uabu,h"' fn"a26

"
uvhu hnhu ntv

ugarho abv"' jh gus akaabho )
"

aka

ugarho unt, abv"( _ acnxpr aka

abho )vh,rho gk vakhnu, se"f abv(

nrunz, fkku, gcus,u cjhcur cw veuhi

g"h cjhbv vakhah, akngkv nabhvo/

hc/gp"z ha kctr vear uvahhfu,

ssrd, ugcus, tvri khuo vx,keu,u _

"
cjusa vjnhah ctjs kjusa":

"
jusa vjnhah": _ eaur uahhl

ksrdt vjnhah, akngkv nvv,jkeu,

acxsr va,kaku,'
"

vjnhah, kprgv"'

s
"

t,prhgu ut,dkhhi nhbhw fk bvurhi"

)fb"k x"S(/

udo
"

tjskjusa" )c
"

jusa vjnhah"

gmnu( _ eaur uahhl ksrd, vtjsu,

akngkv nv,jkeu,' fnusda do cgbhbu

ak rta jusa' huo tjs36akngkv

nv,jkeu, ukfi fukk fk hnh vjusa/

uha kunr' aczv av,urv fu,c,

cphrua avx,keu,u ak tvri )dnr

uakhnu, gcus,u( vh,v
"

cjusa vjnhah

ctjs kjusa"' nrunz, vbeusv vgherh,

s
"

fk ngahu u,ur,u ugcus,u tar gcs

fk hnh jhhu" _ tjs akngkv nv,jkeu,

antjs t, fk jhkueh vsrdu,' vi cbudg

kjhcur tupbh vgcusv svnafv uvgktv

accrf, fvbho' uvi cbudg kvtjsu,

sfk jhkueh vsrdu, accb"h vnusda,

cgbbh fcus aczfu,u' ucgcus,u

vnhujs, s
"

tuvc akuo urus; akuo"'

afk zv bgav g"h srdt athbv cgrl

kjhkueh vsrdu,' srdt jnhah,)crhjue

36( avrh gbhbu ak rta jusa )ucpry czni

anesaho g"p vrthw( vut huo tjs' ure

faba,vu vgsho )nmc ck,h-rmuh( guahi r"j

abh hnho/

udo czni vzv aechgu, vjsaho vht g"p

vjacui' aktjrh fk jusa nkt guahi r"j abh

hnho )jusa tjs huo tjs ckcs ujusa tjs abh

hnho(' gher gbhbu ak rta vjusa vut chuo

vabh' a
"

nnbu vut vnbhi uvut huo vechgv"

)rnc"o vkw esuv"j p"j v"s( _ huo tjs/

ukvghr' ar"j tc vut kguko huo tjs ckcs

)fhui ajusa ,nuz vut kguko jxr(/

55( au"g tsv"z ao x"t/

65( bux; gk tnhr,v g"h ftu"t nhartk

)abertho
"

nnkf, fvbho"( cv,jk, fk huo'

ktjrh crf, v,urv' ucvsdav h,hrv _ cjzr,

va". cneuo crf, fvbho/

75( rtv au"g tsv"z ao xb"z/

85( ao x"t/ r"x efy/

95( rtv cvbxni ckeu"a j"h gw 83/

06( pra,bu kd' ky/

16( pra"h uhkl kt' hc/

26( crtah, u' d/



תורת תומכי תמימים 22

vgrl nsrdt vakhah, )udo nsrdt

vrchgh,( acv bhfr, vahhfu, kcw

veuhi' fb"k x"S(/

uha kvuxh;' a
"

jusa vjnhah ctjs

kjusa" )afukk fk hnh vjusa( vut

vfbv kfkku, vgcusv s
"

tbh ksush usush

kh"46' vgktv nknyv kngkv )
"

tbh

ksush"( uvnafv nkngkv knyv )
"

sush

kh"(' an,jhkv cr"j tkuk )
"

tbh

ksush"( ubnaf, cjusa ,arh )
"

sush

kh"(56_ nms beus, vtjsu, akngkv

nv,jkeu, )
"

cjusa vjnhah ctjs

kjusa"( agk hsv bgav jhcur cw veuhi/

ucpryhu, hu,r _ acw vsrdu, ctvcv

nknyv kngkv unkngkv knyv'
"

tbh

ksush usush kh" )a
"

sush" nurv gk gbhi

vtvcv(' ctu, ktjrh vesn, vtvcv

rcv akngkv nva,kaku,' jxs stvri'

ahuo vx,keu,u
"

cjusa vjnhah ctjs

kjusa"/

*

hd/nvvurtu, nvtnur kghk cbudg

kngav cpugk:

cgnsbu cac, jze sxpr rchgh' acu

n,jhkho do xpr jnhah' ucpry fajk

cjusa vjnhah' acu nusda vjuze

uv,ue; schvn"e vg,hs cdtukv

vg,hsv' avht )kt re dtukv akhah,'

tkt do dtukv rchgh,' ugs( dtukv

jnhah,' kvhu, kngkv kdnrh njhkueh

vsrdu, sch, rtaui uabh' dtukv

rtaubv uabhw )fb"k x"u( _ mrhfv

kvhu, vsdav nhujs, cbudg kbeus,

vtjsu, akngkv nv,jkeu,/

ugbhi zv ct cngav cpugk g"h

vvkhfv csrfhu ak tvri )ahuo

vx,keu,u cjusa vjnhah ctjs kjusa(

_ fmhuuh uvurt, vnabv cnxf, tcu,34:

"
vuh n,knhshu ak tvri tuvc akuo

urus; akuo tuvc t, vcrhu, unerci

k,urv"' gh"z andkho t, beus,

vtjsu, akngkv nv,jkeu,/

ucpryhu, hu,r _ g"p shue kaui

vnabv
"

vuh n,knhshu ak tvri fuw":

)t(
"

vuh" _ kaui mhuuh' athi zv re

xhpur g"s vbvdv sns, jxhsu,' fcfnv

gbhbho cnxf, tcu,' tkt mhuuh uvurtv

)uha kunr' avkaui
"

vuh" fukk do

b,hb, rau, uvhfuk,( kvhu, n,knhshu

ak tvri' )c(
"

n,knhshu)ak tvri("

shhet' ckaui rcho )ukt
"

,knhsu"( _

ava,sku,u cehuo vbvd,u ak tvri vht

chjs go vrcho' agh"z bh,ux; czv hu,r

nms vgbhi s
"

ebt, xuprho ,rcv

jfnv"66'
"

,rcv" shhet' arhcuh tnh,h

vut ckh dcuk' vhhbu' kt re ctupi

s
"

cfk ntsl"' nts akl76' t; akdch

jchru v"z cnshsv uvdckv' tkt azvu

ctupi ak ckh dcuk do kdch jcrhu )atr

,knhshu ak tvri(' ugs aeaur go ckh

dcuk )nts( vtnh,h/

uha kvuxh; ukvsdha vear uvahhfu,

stvc, hartk kvdtukv vg,hsv _ kt

)re( npbh achyuk vdku, vut g"h chyuk

xhc, vdku, )act g"h vvhpl stvc,

hartk86(' avrh cgnsbu ktjrh xhuo

ngahbu ugcus,hbu fk zni nal vdku,'

ktjrh xhuo fk n"c vnxgu, c
"

nscr

vgnho"96' bnmtho fcr
"

gk hrsi hrju"07

46( av"a u' d/

56( rtv keu", rtv kc' t/ ucf"n/

66( cct c,rt ft' xg"t/ ao fc' rg"t/

urtv tuv", uhmt rhj' c uthkl/ ua"b/

76( rtv ,u"t ne. ky' s/ ucf"n/

86( rtv hunt y' c/

96( rtv keu", pra,bu pj' d uthkl/

07( kd' nj/



23דבר מלכות

vgrl nsrdt vakhah, )udo nsrdt

vrchgh,( acv bhfr, vahhfu, kcw

veuhi' fb"k x"S(/

uha kvuxh;' a
"

jusa vjnhah ctjs

kjusa" )afukk fk hnh vjusa( vut

vfbv kfkku, vgcusv s
"

tbh ksush usush

kh"46' vgktv nknyv kngkv )
"

tbh

ksush"( uvnafv nkngkv knyv )
"

sush

kh"(' an,jhkv cr"j tkuk )
"

tbh

ksush"( ubnaf, cjusa ,arh )
"

sush

kh"(56_ nms beus, vtjsu, akngkv

nv,jkeu, )
"

cjusa vjnhah ctjs

kjusa"( agk hsv bgav jhcur cw veuhi/

ucpryhu, hu,r _ acw vsrdu, ctvcv

nknyv kngkv unkngkv knyv'
"

tbh

ksush usush kh" )a
"

sush" nurv gk gbhi

vtvcv(' ctu, ktjrh vesn, vtvcv

rcv akngkv nva,kaku,' jxs stvri'

ahuo vx,keu,u
"

cjusa vjnhah ctjs

kjusa"/

*

hd/nvvurtu, nvtnur kghk cbudg

kngav cpugk:

cgnsbu cac, jze sxpr rchgh' acu

n,jhkho do xpr jnhah' ucpry fajk

cjusa vjnhah' acu nusda vjuze

uv,ue; schvn"e vg,hs cdtukv

vg,hsv' avht )kt re dtukv akhah,'

tkt do dtukv rchgh,' ugs( dtukv

jnhah,' kvhu, kngkv kdnrh njhkueh

vsrdu, sch, rtaui uabh' dtukv

rtaubv uabhw )fb"k x"u( _ mrhfv

kvhu, vsdav nhujs, cbudg kbeus,

vtjsu, akngkv nv,jkeu,/

ugbhi zv ct cngav cpugk g"h

vvkhfv csrfhu ak tvri )ahuo

vx,keu,u cjusa vjnhah ctjs kjusa(

_ fmhuuh uvurt, vnabv cnxf, tcu,34:

"
vuh n,knhshu ak tvri tuvc akuo

urus; akuo tuvc t, vcrhu, unerci

k,urv"' gh"z andkho t, beus,

vtjsu, akngkv nv,jkeu,/

ucpryhu, hu,r _ g"p shue kaui

vnabv
"

vuh n,knhshu ak tvri fuw":

)t(
"

vuh" _ kaui mhuuh' athi zv re

xhpur g"s vbvdv sns, jxhsu,' fcfnv

gbhbho cnxf, tcu,' tkt mhuuh uvurtv

)uha kunr' avkaui
"

vuh" fukk do

b,hb, rau, uvhfuk,( kvhu, n,knhshu

ak tvri' )c(
"

n,knhshu)ak tvri("

shhet' ckaui rcho )ukt
"

,knhsu"( _

ava,sku,u cehuo vbvd,u ak tvri vht

chjs go vrcho' agh"z bh,ux; czv hu,r

nms vgbhi s
"

ebt, xuprho ,rcv

jfnv"66'
"

,rcv" shhet' arhcuh tnh,h

vut ckh dcuk' vhhbu' kt re ctupi

s
"

cfk ntsl"' nts akl76' t; akdch

jchru v"z cnshsv uvdckv' tkt azvu

ctupi ak ckh dcuk do kdch jcrhu )atr

,knhshu ak tvri(' ugs aeaur go ckh

dcuk )nts( vtnh,h/

uha kvuxh; ukvsdha vear uvahhfu,

stvc, hartk kvdtukv vg,hsv _ kt

)re( npbh achyuk vdku, vut g"h chyuk

xhc, vdku, )act g"h vvhpl stvc,

hartk86(' avrh cgnsbu ktjrh xhuo

ngahbu ugcus,hbu fk zni nal vdku,'

ktjrh xhuo fk n"c vnxgu, c
"

nscr

vgnho"96' bnmtho fcr
"

gk hrsi hrju"07

46( av"a u' d/

56( rtv keu", rtv kc' t/ ucf"n/

66( cct c,rt ft' xg"t/ ao fc' rg"t/

urtv tuv", uhmt rhj' c uthkl/ ua"b/

76( rtv ,u"t ne. ky' s/ ucf"n/

86( rtv hunt y' c/

96( rtv keu", pra,bu pj' d uthkl/

07( kd' nj/

)srd,u ak nahj s
"

nurj usthi"17(' gk

x; vdtukv' custh afcr b,,ebv xhc,

vdku,' ukfi' vvsdav stvc, hartk

vht _ c,ur yghnv ugs kv,jkv

svdtukv vtnh,h, uvakhnv veaurv go

beus, vtjsu, akngkv nv,jkeu,'

anusda, ctjsu,o ak hartk' nms

cjhw vhjhsv )srdt vjnhah,( acfk

hartk cauuv' avht bhmu. nban,u ak

nahj27' hjhsv vfkkh,37/

ugp"z ha kvuxh; do cvphrua

"
unerci k,urv" _ avfuubv vht

kvehruc kkhnus v,urv sdtukv vg,hsv'

"
,urv jsav nt,h ,mt"47/

hs/uha kear zv go ntnr vnabv

cnxf, tcu, cpre sac, zv _
"

rch57

angui tunr vuh zvhr cerht, ang

uc,pkv":

rch angui snab,bu vut rch angui

ci b,btk abnbv kpb"z67chi jna,

v,knhsho ak rch hujbi ci zfth'

ucvnal kzv ctho ntnrhvo'
"

vo tnru

akav scrho ufuw"77' ubert fti
"

rch

angui" x,o _ krnz gk ahhfu,u

krac"h' ax,o r"a vut rac"h87'

a
"

,ur,u tunb,u"97' fukk ucnhujs

vkhnus cpbhnhu, v,urv' frac"h ntrh

svzvr' fph anmhbu08ar"a ci b,btk

"
p,j cngav nrfcv fuw"18/

uvygo arch angui nsdha
"

vuh zvhr

cerht, ang uc,pkv"' t; akfturv vhw

mrhl kvsdha vzvhru, ckhnus v,urv

ctupi s
"

,ur,u tunb,u"28_ fh' vvbvdv

s
"

,ur,u tunb,u" ctupi athi npxhehi

ke"a u,pkv38vht vbvdv nhujs,

aahhf, khjhsh xdukv ckcs )do chi tku

a
"

,ur,o tunb,o"(' ukfi mrhl r"a

kvzvhr t, ,knhshu ufk cb"h ahvhu

zvhrho ce"a uc,pkv )fnab", ctrufv

cne"t48(/

uha kctr shue vkaui
"

vuh zvhr

cerht, ang uc,pkv"'
"

zvhr" shhet'

nkaui zuvr utur' fnu
"

zvr vrehg"58_

at; agher gbhi vzuvr uvtur bgav g"h

khnus v,urv'
"

,urv tur"68)ucpry

favkhnus vut ctupi s,ur,u tunb,u'

afk nmhtu,u vht
"

,urv tur"(' n"n'

na,sk r"a cyuc,o ak tkv agshhi kt

vdhgu kvsrdt s
"

,ur,u tunb,u"' ado

tmko hvhw gbhi vzuvr uvtur g"h e"a

u,pkv )ugs axu"x hdhgu do kvzuvr utur

08( jdhdv hs' c/ hruaknh ao )p"c v"t(/

18( rtv ctrufv keu"a jh"z gw 653 uthkl/

28( ut; ado e"a vut cfkk khnus v,urv

)fscrh rac"h
"

zv ahbui uzv ahbui" )hruaknh

crfu, uac, p"t xv"c((' vrh' bux; kfl

avfuubv fti ke"a fph avht jke n,pkv' do

khnus v,urv ace"a thbu cdsr tupi vkhnus

s
"

,ur,u tunb,u"' tkt cdsr vkhnus spre tjs

ajrh, ugrch, )fscrh rac"h )nbju, my' c(

"
tphku kt ert tso tkt erhh, ang ajrh,

ugrch, ehho kt hnua"(/

38( hruaknh ao/

48( keu"a ao/

58( sbhtk hc' d/

68( nakh u' fd/

17( xbvsrhi md' c/ urtv keu", pra,bu py'

c/ 

27( fhsug avpxue
"

srl fufc nhgec" aeth

gk nkl vnahj' eth do gk ftu"t nhartk

abnak kfufc' fhui acftu"t nhartk ha bhmu.

nban, nahj )rtv keu"a j"c gw 995/ ua"b(/

37( rn"z kzj"c n' c/ ukzj"d rx' c/ ugus/

47( haghw bt' s/ uhe"r ph"d' d/

57( p"c nh"d/

67( nabv y/

77( nabv hu"s/

87( pra"h acugu, c' c )s"v nanu(/ vesn,

vrnc"o kphv"n )pre vaah(/ ugus/

97( ac, ht' t/



תורת תומכי תמימים 24

s,ur,u tunb,u( _ g"s ucsudn, ,ufi

vntnr
"

vuh n,knhshu ak tvri fuw

tuvc t, vcrhu, )fukk do
"

crhu,"(

unerci k,urv"/

uha kunr' avvurtv uvb,hb,-fj

kzvhru, ce"a uc,pkv g"h r"a a,ur,u

tunb,u' vhhbu' ar"a a,ur,u tunb,u

"
nfbhx" vzuvr uvtur )

"
zvr vrehg"(

aku ce"a u,pkv _ bnaf, nsrd,

vtjsu, akngkv nv,jkeu,' agk hsv

bgav jhcur cw tupbh vgcusv s,urv

)vnafv nkngkv knyv( ue"a u,pkv

)vgktv nknyv kngkv(/

uha kvuxh;' ackhnus v,urv ),ur,u

tunb,u( dupt habo cw vtupbho svnafv

uvgktv _ fhsug p,do vrv"m rw vkk

nPRrhya78cbudg kst"j svmnj-mse

)ugs"z tmk fk rcu,hbu bahthbu('

atnhr, vntnrvht ctupi s
"

afhbv

nscr, n,ul drubu"'
"

fb,hb,v

nxhbh"88' nat"f vchtur uvaeu"y

cvntnr tphku g"h cgk vntnr cgmnu

ktjrhtnhr, vntnr' vhhbu' ac,urv

dupt habo cw vtupbho svnafv nkngkv

knyv )fb,hb,v nxhbh( uvgktv nknyv

kngkv )chtur uaeu"y cafk vtso('

g"S ucsudn, fkku, vjhkue achi ,urv

)vnafv( ke"a u,pkv )vgktv(98/

yu/vtnur kghk eaur do kgbhi

bux; avzni drnt _ cbudg kgrhf,

"
xhunho" c,ag, vhnho:

bux; gk fkku, vnbvd09sgrhf,

xhunho c,ag, vhnho fsh kvrcu,

canjv ak ,urv)
"

pheush vw harho

nanjh kc"19('
"

anjv kdnrv ak

,urv"29' usudn,u cxhuo nxf,'
"

fh

jzhbt murct nrcbi sakho nxf,hw

gchsbt hunt yct krcbi"39' fukk do

vvuxpv cmsev49)
"

cnapy ),urv59(

ucmsev"69( a
"

nerc, t, vdtukv"79_

ha kva,sk cnhujs cabv zu cgrhf,

vxhunho
"

crucgo vsr, nkl"89' ktjs

rcho nhartkcvanjv kdnrv ak ,urv'

fukk do veybho )kt re eybho

chshgu,' tkt do eybho cabho( agshhi

thbo ahhfho kvcbv uvadv' g"s

ucsudn, vxhuo sgrc pxj99anbvd

hartk kvcht do cfurho veybho/

ukvghr' avxhuo sgrc pxj thbu

sudnt cgknt' tkt ahhl do kvxhunho

s,ag, vhnho001_ fh' vxhuo sgrc pxj

78( ahuo vvhkukt aku ch"t nbjo-tc

),rf"s( _ rtv )rtah preho n,uksu,hu

c(vesnv kxpru pkj vrnui crtah, uanu,/

88( ugs"z cbudg ksrav sr"a cngav

nrfcv/

98( uh"k vphrua s
"

vuh zvhr ce"a uc,pkv"

)c,urv dupt( _ am"k zvhru, nhujs, cvchtur

uvaeu"y cntnr st"j atnhr,u fb,hb,v nxhbh/

09( xpr vnbvdho-jc"s gw 64/ urtv keu"a

jf"d gw 322/ ua"b/

19( ,vkho hy' y/ urtv ,gbh, k' xg"t/

yuau"g tu"j r"x ,ebs/

29( yur urn"t tu"j x,rx"y/

39( ac, ehj' xg"c uthkl/ rn"t hu"S xrn"u

xf"u/

49( do c)vxhunho s(huo vac, _ ctupi

vnu,r' g"h tfhkv ua,hw' ufhu"c/

59( keu", r"p scrho )cphw vf,uc:
"

mhui

cnapy ,psv duw"(/

69( hrnhw s' c _ xhuo uju,o vpyr, ac, zu/

79( c"c hu"s' t/ urtv ,bht pk"z/

89( nakh hs' fj/ urtv tbmhekupshw ,knush,

cgrfu/ ua"b/

99( rtv yuau"g utsv"z tu"j x,"g/

001( kvghr nvxhni sechgu, vabv: t", _

actu,u huo ajk twspxj jk ,agv ctc

)yuau"g tu"j x,f"j x"d/ urtv keu"a jh"j gw

313(/



25דבר מלכות

s,ur,u tunb,u( _ g"s ucsudn, ,ufi

vntnr
"

vuh n,knhshu ak tvri fuw

tuvc t, vcrhu, )fukk do
"

crhu,"(

unerci k,urv"/

uha kunr' avvurtv uvb,hb,-fj

kzvhru, ce"a uc,pkv g"h r"a a,ur,u

tunb,u' vhhbu' ar"a a,ur,u tunb,u

"
nfbhx" vzuvr uvtur )

"
zvr vrehg"(

aku ce"a u,pkv _ bnaf, nsrd,

vtjsu, akngkv nv,jkeu,' agk hsv

bgav jhcur cw tupbh vgcusv s,urv

)vnafv nkngkv knyv( ue"a u,pkv

)vgktv nknyv kngkv(/

uha kvuxh;' ackhnus v,urv ),ur,u

tunb,u( dupt habo cw vtupbho svnafv

uvgktv _ fhsug p,do vrv"m rw vkk

nPRrhya78cbudg kst"j svmnj-mse

)ugs"z tmk fk rcu,hbu bahthbu('

atnhr, vntnrvht ctupi s
"

afhbv

nscr, n,ul drubu"'
"

fb,hb,v

nxhbh"88' nat"f vchtur uvaeu"y

cvntnr tphku g"h cgk vntnr cgmnu

ktjrhtnhr, vntnr' vhhbu' ac,urv

dupt habo cw vtupbho svnafv nkngkv

knyv )fb,hb,v nxhbh( uvgktv nknyv

kngkv )chtur uaeu"y cafk vtso('

g"S ucsudn, fkku, vjhkue achi ,urv

)vnafv( ke"a u,pkv )vgktv(98/

yu/vtnur kghk eaur do kgbhi

bux; avzni drnt _ cbudg kgrhf,

"
xhunho" c,ag, vhnho:

bux; gk fkku, vnbvd09sgrhf,

xhunho c,ag, vhnho fsh kvrcu,

canjv ak ,urv)
"

pheush vw harho

nanjh kc"19('
"

anjv kdnrv ak

,urv"29' usudn,u cxhuo nxf,'
"

fh

jzhbt murct nrcbi sakho nxf,hw

gchsbt hunt yct krcbi"39' fukk do

vvuxpv cmsev49)
"

cnapy ),urv59(

ucmsev"69( a
"

nerc, t, vdtukv"79_

ha kva,sk cnhujs cabv zu cgrhf,

vxhunho
"

crucgo vsr, nkl"89' ktjs

rcho nhartkcvanjv kdnrv ak ,urv'

fukk do veybho )kt re eybho

chshgu,' tkt do eybho cabho( agshhi

thbo ahhfho kvcbv uvadv' g"s

ucsudn, vxhuo sgrc pxj99anbvd

hartk kvcht do cfurho veybho/

ukvghr' avxhuo sgrc pxj thbu

sudnt cgknt' tkt ahhl do kvxhunho

s,ag, vhnho001_ fh' vxhuo sgrc pxj

78( ahuo vvhkukt aku ch"t nbjo-tc

),rf"s( _ rtv )rtah preho n,uksu,hu

c(vesnv kxpru pkj vrnui crtah, uanu,/

88( ugs"z cbudg ksrav sr"a cngav

nrfcv/

98( uh"k vphrua s
"

vuh zvhr ce"a uc,pkv"

)c,urv dupt( _ am"k zvhru, nhujs, cvchtur

uvaeu"y cntnr st"j atnhr,u fb,hb,v nxhbh/

09( xpr vnbvdho-jc"s gw 64/ urtv keu"a

jf"d gw 322/ ua"b/

19( ,vkho hy' y/ urtv ,gbh, k' xg"t/

yuau"g tu"j r"x ,ebs/

29( yur urn"t tu"j x,rx"y/

39( ac, ehj' xg"c uthkl/ rn"t hu"S xrn"u

xf"u/

49( do c)vxhunho s(huo vac, _ ctupi

vnu,r' g"h tfhkv ua,hw' ufhu"c/

59( keu", r"p scrho )cphw vf,uc:
"

mhui

cnapy ,psv duw"(/

69( hrnhw s' c _ xhuo uju,o vpyr, ac, zu/

79( c"c hu"s' t/ urtv ,bht pk"z/

89( nakh hs' fj/ urtv tbmhekupshw ,knush,

cgrfu/ ua"b/

99( rtv yuau"g utsv"z tu"j x,"g/

001( kvghr nvxhni sechgu, vabv: t", _

actu,u huo ajk twspxj jk ,agv ctc

)yuau"g tu"j x,f"j x"d/ urtv keu"a jh"j gw

313(/

vut vfbv kvdtukv spxj' uvxhunho

s,ag, vhnho vo vfbv kvdtukv

vg,hsv avht
"

fhnh mt,l ntr. nmrho

)trtbu bpktu,("101' ucvsdav h,hrv

cabv zu' vhw ,vt ab, trtbu bpktu,'

fagunsho gk x; vdtukv/

yz/uhv"r avshcur uvvjkyu,

yucu, cfvb"k hnvru uhzrzu uhchtu

cpugk ucdkuh nna t, v)juze uv,ue;

s(dtukv vakhah, uchvn"e vakhah/ 

ucpayu, _ abux; kfl afcr xhhnu

fk pryh n"c vnxgu, cnscr vgnho

aczni vdku,' ugunsho fcr
"

gk hrsi

hrju"'
"

ngcr khrsi hrju esnv

nzrjv"201' gucrho t, vhrsi ngrcv

ubfbxho ktr. hartk' uctr. hartk

gmnv vukfho ngrcv _ khruakho ghr

veusa' ukch, vnesa vakhah' ugs

kesa vesaho )cngrcu ak chvn"e('

acu bnmt vtrui uvkuju,/

u
"

vehmu urbbu aufbh gpr"301' unav

utvri )cgk vvhkukt sr"j nb"t(

gnvo401' ufk vmsheho ubahth hartk

gnvo' uf"e nu"j tsnu"r baht surbu

gnvo' chjs go banu, cdupho sfk cb"h

acsurbu zv'
"

cbgrhbu uczebhbu duw

ccbhbu uccbu,hbu"501'
"

ut,o ,kueyu

ktjs tjs cbh hartk"601' ufuko hjshu

kunsho
"

,urv jsav )a(nt,h ,mt"'

"
tkv vscrho tar scr nav )

"
dutk

rtaui vut dutk tjrui"701( tk fk

hartk"'
"

tkv" shhet' nrtv ctmcgu

utunr tkv801' cpugk ucdkuh' u,hf; unhs

nna/

301( haghw fu' hy/

401( rtv hunt v' c/ ,us"v tjs _ pxjho

ehs' xg"c/

501( ct hu"S' y/ 

601( haghw fz' hc/

701( rtv keu"a jh"t gw 8 uthkl/ ua"b/

801( avrh khnus v,urv skg,hs kcut hvhw

ctupi ak rthw )rtv keu", mu hz' t uthkl/

ucf"n(/

101( nhfv z' yu/

201( pra,bu ks' yu/





כתבי
חיים

לוי יצחק
"מובן שהדבר צריך להשתקף לכל לראש בעבודה מעין זה של יהודי, על ידי 
שהוא מוסיף בלימוד התורה, לא רק לפי ג' המוחין שלו השייכים למידות, 
אלא גם ג' מוחין בעצם. שזה במיוחד - על ידי שיוסיף בלימוד פנימיות התורה 
ומשיח  הגאולה  בעניני  כולל  המוחין(  דעבודת  אלו  ענינים  בביאור  )כולל 

צדקנו".
)משיחת ש"פ לך לך ה'תשנ"ב סי"ד(

לוי יצחק



תורת תומכי תמימים 28

פתח דבר

'קובץ את  הנוכחי  הקובץ  בראש  מגישה  ואנ"ש"  התמימים  "הערות    		  
גינזבורג  חיים לוי יצחק ע"ה  		  ההערות' שכתב משפיענו הגה"ח ר' 
הדברים  יצחק",  לוי  חיים  "כתבי  בשם  ונקרא  השונים  בקובצים  שנים  עשרות  במשך 
הובאו ככתבם, בתוספת מראי מקום לשיחות ומאמרים שנתפרסמו ונאמרו לאחר כתיבת 

הדברים. כמו כן נערכו הדברים כמין חומר לפי פרקים ונושאים למען ירוץ בו הקורא.

רגיל בהם  נגענו, השארנו את ראשי התיבות שהיה  בגוף הדברים כמעט לא  אולם 
בכתיבת ה'הערות', כמו גם הקיצורים הרגילים בסגנון כתיבה זה, זאת בשונה מכתיבתו 

הרהוטה והבהירה המוכרת לכולנו מהשנים המאוחרות יותר.

כל זה נערך ע"י חברי המערכת: ראש הישיבה הרב שמעון שיחי' ויצהנדלר, הרה"ת דוד 
שיחי' גבאי ופלפול התלמידים - הת' שניאור זלמן שיחי' קעניג, הת' יוסף יצחק שיחי' 
שארף והת' מנחם מענדל שיחי' תור. הוגה וסודר לדפוס ע"י הת' שניאור זלמן שיחי' 

גרוסמן, הת' יוסף שיחי' זלמנוב והת' איתן שיחי' רומנו.

ה'עצמיות' שבה  ובסוגיות  החסידות  בתורת  והיגיעה  הלימוד  כי  ובטחוננו  תקוותנו 
מתוך כתביו של תלמיד בטל וחסיד אמת - יזככו את כולנו ויביאו למטרה הנכספת של 
התגלות הוד כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א - שמרבית ה'הערות' עוסקות בתורתו 

הקדושה, תורתו של משיח. 

ועוד והוא העיקר, כפי שמחברנו נהג לחתום את הפתח דבר למרבית ספריו:

יבקשו את  וגם   - דוד מלכם אמן''  ואת  ה' אלוקיהם  ''וביקשו את  פי מה שכתוב1  "על 
מלך המשיח הבא מזרע דוד, וממנו יבקשו שאלתם כי הוא ימשל בם"; על פי פסקי-דין 
של עשרות ומאות רבנים ומורי הוראה בפועל מכל קצווי תבל )נוסף על העיקר - מה 
שפסק בעצמו( כי כ''ק אדמו''ר שליט''א הנו על פי ההלכה המלך המשיח, וכי מזמן הגיע 
''המינוי דדוד  כי  פי דברי קדשו2  להתגלותו הסופית בגאולה האמיתית והשלימה; על 
מלכא משיחא הרי כבר היה, וצריכה להיות רק קבלת מלכותו על ידי העם וההתקשרות 
בין המלך ובין העם בשלימות הגילוי" ו3''הדבר היחיד שנשאר עכשיו בעבודת השליחות 

מערכת

1( הושע ג, ה. ובמצו"ד שם.
2( שיחת ש"פ משפטים תנש"א בסופה.

3( שיחת ש"פ חיי שרה תשנ"ב ועוד.



29כתבי חיים לוי יצחק

הוא לקבל פני משיח צדקנו בפועל ממש" - הננו פונים מקרב ולב עמוק אל הקב''ה ואל 
הרבי מלך המשיח שליט''א, מבקשים ומתחננים ודורשים ותובעים ומכריזים "עד מתי"! - 
 כשל כח הסבל ואי אפשר לחכות במצב זה אפילו רגע נוסף. אנו רוצים )חסרים וזקוקים( 

עכשיו ממש בגשמיות לעיני בשר שלנו!

למשיח עכשיו ממש בגשמיות לעיני בשר שלנו!

ומקבלים  שליט''א,  המשיח  מלך  אדמו''ר  כ''ק  של  מלכותו  את  עלינו  אנו  מקבלים 
על עצמנו להיות סרים למשמעתו ולקיים את כל רצונותיו והוראותיו תמיד כל הימים 

בשמחה ובטוב לבב.

עלינו  וימלוך  המלוכה,  עליו  יקבל  כי  ונפשנו  לבנו  מעומק  ודורשים  אנו  ומבקשים 
ישראל,  נדחי  ויקבץ  המקדש  בית  ויבנה  כולם,  הענינים  בכל  וינצח  ובפשטות,  בגלוי 

בגאולה האמיתית והשלימה תיכף ומיד ממש.

כולנו יחד, מתוך אהבת ישראל ואחדות ישראל אמיתית, מכריזים וקוראים את הכרזת 
זה  ידי  ועל  המשיח,  מלך  של  מציאותו  התגלות  הוא  זו  הכרזה  של  "שתוכנה  הקודש4 

ולאחרי זה באה התגלותו לעין כל על ידי פעולותיו": 

"יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!"

4( משיחת ש''פ תולדות ה'תשנ''ב בסופה וראה גם שיחת ב' ניסן תשמ''ח.



תורת תומכי תמימים 30

 במקום הקדמה

|'כך ולא אחרת'
ובכלל יאיר'  עצמו  'הצמצום  גם  כמו  הצמצום',  ו'מטרת  הצמצום'    		  
		   'עצם' מול גילוי -  הינם מושגי יסוד שהיו לא רק שגורים על פיו 
הנחיל   אותה  חיים  ודרך  לרעיונות  בסיס  היוו  אלא  משפיענו,  החסיד  הגאון  של  וליבו 
במהלך השנים כולם. מתוך זאת התווה על לוח ליבנו את היסוד כי כאשר מגיע ניסיון 
המראה כאילו דברי התורה, דברי משה רבינו שבדור - הרבי מלך המשיח שליט"א אינם 
האמת, הרי את המציאות קובעת התורה, מכיון שכל מהותו חיותו ומציאותו של העולם 
נובעת מהתורה, ולכן גם כאשר ישנו מצב של חושך, הרי צריך לבוא למעמד ומצב כי 

"החושך עצמו יאיר" ולגלות את המציאות האמיתית של החושך, ההעלם, בתורה.

דברים בסגנון זה נאמרו במאות ההתוועדויות והשיעורים שלו במהלך השנים במקומות 
שונים מתוך מסירות נפש של ממש ונדפסו במהלך השנים ונפרסו בגליונות 'כפר חב"ד', 
'בית משיח', כמו גם בשנותיו האחרונות בגליון 'החייל' - רובם ככולם סובבים והולכים 
לאותו ענין - התקשרות בלתי מתפשרת ברבי מלך המשיח שליט"א ובדבריו, והאמונה 
ש"הצמצום אינו כפשוטו", והאמת האמיתית נשאבת רק מכוחה של התורה, אשר כל זה 

נובע מכח התמידיות והנצחיות הנמצא בעצמות. "כך ולא אחרת".

בגליונות  רבות  שנים  במשך  שפירסם  בדברים  ועלעול  עיון   - פלא  זה  ראו  אולם 
לאחר  רק  לא  היתה  זו  חיים'  'דרך  אצלו  כי  מלמדים  התורניים  וה'קובצים'  ה'הערות' 
החידושים הנפלאים שנתגלו לנו ב'תקופה חדשה' )החל משנת תשמ"ח( ובפרט בגילויים 
הנפלאים של ימות המשיח בשיחות ה'דבר מלכות', אלא השקפה ורעיון זה הוא שורש 

יסודי בחיי היהודי ובמצוותיו.

במקבץ זה הובאו 'הערות' אותם העלה על הכתב הרב גינזבורג במהלך השנים אשר 
רובם ככולם סובבים את נושא זה - אחדות ה' בלתי מתפשרת והידיעה כי ברצון העליון 
לא שייך שינוי. ההערות הובאו ככתבם אז ובשולי הגליון התווספו הערות ומראי מקומות 
נוספו  כן  ופורסמו בשנים שלאחר כתיבת הערות אלו, כמו  מתורתו של משיח שנדפסו 

כותרות וקטעי הסבר בין קטעי ההערות על מנת ירוץ בהם הקורא. 

בדרך אפשר ניתן לומר כי מקבץ ההערות הנוכחי מלמדנו כי ב'מקום שאתה מוצא 
גדולתו' - בכתיבה לימודית מתוך מראי המקום לנושא - הרי בשנים המאוחרות יותר 

'אתה מוצא ענוותנותו' בכתיבה קולחת, בהירה שווה לקטן ולגדול כאחד.

סודרו  אלא  הכרונולוגי,  הדפסתם  סדר  פי  על  כאן  נדפסו  לא  ההערות  כי  יצויין   
כחטיבה אחת לפי נושאים.

 'ביטול



31כתבי חיים לוי יצחק

 פתיחה

|עצם
חב"ד,  כפר  אברכים  )כולל  תורה'  'דברי  בקובץ  התפרסמה  זו  יסודית  'הערה' 
תשד"מ( חוברת שביעית והיא מבארת בשפה בהירה יסוד עיקרי -  אך מופשט 
- בתורת החסידות והוא היחס בין ה'עצם' לגילויים. יואר כי בזמן כתיבת הדברים 
הגילויים  כל  לאחר  כיום  זה,  בענין  מוגהות  ושיחות  ונתגלו מאמרים  נתפרסמו  לא 
מכוונים  והעמוקים  דבריו הבהירים  כיצד  להבחין  ניתן  הנפלאות  שזכינו בתקופת 
נתפרסמו  היריעה  את  להרחיב  ובכדי  מכן.  לאחר  רק  שנתגלו  לדברים  במדוייק 
ע"י המערכת מראי מקום והערות בדרך אפשר לאור השיחות והמאמרים שנתגלו 

בשנים האחרונות.

למעשה 'הערה' זו מהווה מעין 'פתיחה' והקדמה לכל המתבאר להלן.

א
 	        בתורה אור ד"ה פתח אלי'1 כתוב: "והנה הצמצום היה באור א"ס דהיינו
 	         שהאור נכלל במאור וכו' )אבל במאור שהוא א"ס עצמו לא שייך צמצום 
יודעים שיש שם  ולכן אפילו תינוקות  ואדרבה המאור הוא בהתגלות.  ולא העלם,  ח"ו 
אלוקה מצוי כו', אף שאין בהם השגה ותפיסה איך ומה לפי שאין בהם גילוי האור, שמ"מ 

המאור עצמו הוא נמצא למטה כמו למעלה(" עכ"ל.

וכן כתוב בדרך מצותיך, מצות האמנת אלקות2 ושרש מצוות התפילה3 ובכ"מ שהצמצום 
היה רק באור א"ס אבל בעצומ"ה לא היה צמצום כלל וכלל ח''ו.

והנה בענין הצמצום נתבאר בכ"מ בדא"ח בארוכה4 דאין הצמצום כפשוטו ח"ו, דאין 
זה שלאחר הצמצום יש איזה שינוי ח"ו בהאור, שנמצא פחות באיזושהי נקודה ח"ו, אלא 
זהו רק חילוק בגילוי והעלם, דקודם הצמצום היה האור בגילוי, ואחר הצמצום נתעלם 
האור, שנכלל בהמאור ולא נתגלה, אבל בעצם נמצא הוא אחר הצמצום בדיוק כמו קודם 
הצמצום. ואחר כ"ז אומרים שבעצמותו ית' ממש לא היה גם ענין כזה כלל ח"ו. נמצא 

הנה

1( דף י"ד ע"ב.
2( פ"ו.

3( פל"ד.
4( שעהיו"א פ"ז בהנסמן לעיל ועוד. וראה לקו"ש חט"ו ע' 470 ואילך.



תורת תומכי תמימים 32

שהעצמות נמצא בגילוי ממש ולא היה עליו שום צמצום והעלם כלל אף לעיני הרואים. 
וכמ"ש בתו"א הנ"ל "ואדרבה המאור הוא בהתגלות" וכידוע ד"שם שמים שגור בפי כל".

ולכאו' תמוה, דהרי מצינו מציאות מכחישים מציאות אלוקה לגמרי ח"ו, וא"כ לכאו' 
אצלם נמצא גם עצמותו ית' )המאור( בהעלם, שאינו מתגלה בהם? וגם באלו המאמינים 
בו ית' באמונה פשוטה, וכי אפשר לומר שאצל כולם נמצא בשוה - והרי רואים חילוקים 
גדולים בין אנשים רבים עד כמה גודל ותוקף האמונה ועד כמה משפיעה על המעשה, 

וכמארז"ל "גנבא אפום מחתרתא רחמנא קריי'".

 א"כ רואים לכאו' שיש חילוקים באופן ההשפעה גם של עצמותו ית' עליהם, והן אמת 
דחילוקים אלו אינם אלא מצד המקבלים אבל בו בעצמו אין שום שינוי כלל וכו' - אך הרי 
זה אומרים גם על האור, שאין בו בעצמו שינוי אלא שנתעלם ואינו מתגלה והחילוקים 
והשינויים אינם אלא באיזה אופן מתקבל בעולמות, והרי בעצמות גם זה אי אפשר לומר 
בשו"א ח"ו כנ"ל, ואיך מצינו לכאו' חילוקים ושינויים בהתגלות עצם מציאותו ית' ועד 

שישנם כאלו המכחשים מציאות אלוקה לגמרי ח"ו?

 ומה הראי' מזה ש"אפילו תינוקות יודעים, שיש שם אלוקה מצוי" בשעה שישנם רבים 
שאין יודעים על זה כלל ומכחשים בזה ח"ו?

וכפי שמודגש במכתב כ"ק אדמו"ר שליט"א הנדפס בלקו"ש חט"ו5 וז"ל שם: "יתבונן 
האדם לו היה נמצא בזה המקום ובזו הרגע אתו ממש האדמו"ר הזקן, הבעש"ט וכו' - 
הלא לא היה לו שום תפיסת מקום ומציאות כלל. והנה באה תורת הדא"ח ופסקה שאין 
הצמצום אלא באור ולא ח"ו במאור, והמאור נמצא עתה פה ממש כמ"ש וכו' לפני הצמצום 

הראשון כשהיה אור הא"ס ממלא את כל המציאות" עכ"ל.

ללא  מודגש שבפשטות,  הוא,  ולחשוב שכן  בזה  להתבונן  עצמו שצריך  בזה  ולכאו' 
ואין  בהתגלות  נמצא  הנ"ל שהמאור  לפי  ולכאו'  כלל,  זאת  מרגיש  היה  לא  התבוננות, 
הצמצום פועל בו מאומה כלל וכלל גם לא שיהיה בהעלם, א"כ איך יתכן שאין מרגישים 
זאת, וצריך להתבוננות כדי למצוא זה? דא"כ נמצא לכאו' שהמאור ח"ו אינו בהתגלות 

ובכ"מ בשוה?

ב
 	        בהגהות לד"ה פתח אלי' תרנ"ח מאדנ"ע6 כותב וזלה"ק: ויש הפרש בין ענין
	      התגלות שנאמר באור ובין ענין התגלות שנאמר במאור, דהנה האור הרי 
ענינו הוא גילוי וכו' וממילא ענין ההתגלות בו הוא להיות נתפס ומושג והיינו שיאיר 
בפנימיות, שהמקבל ידע וירגיש הדבר וכו' ויודע איך ומה הוא וכו' משא"כ המאור אין 
)ואינו  כו'  מתגלה  בלתי  עצם  דכל  כלל,  גילוי  בגדר  שאינו  גילוי,  בבחי'  להיות  ענינו 

5(  ע' 471. וראה המכתבים שלפנ"ז ואח"ז בענין הצמצום.
6(  ע' ס' ואילך בהוצאת תשי"ט.

והנה



33כתבי חיים לוי יצחק

וקודם שמתגלה היה בהעלם, אבל עצם  וכו'  גילוי  בו  ג"כ, דהעלם שייך בדבר ששייך 
המאור שאין ענינו גילוי, ממילא אינו שייך בו ג"כ העלם כו'( וא"כ ענין ההתגלות בו אין 
ענינו שיהיה בבחי' תפיסא והשגה לידע מה הוא מאחר שאינו בגדר גילוי כו', כ"א ענין 
ההתגלות הוא מה שנמצא ומתגלה כמו שהוא למעלה מגדר גילוי וגדר העלם כו'. וזהו 

שהמאור הוא בהתגלות וכמ"ש אח"כ שאפי' תינוקות יודעים כו'''.

מהו  מבינים  שאנו  כפי  התגלות  זה  אין  בהתגלות"  הוא  ש"המאור  דמש"כ  והיינו 
וגדר העלם".  גילוי  ומתגלה כמו שהוא למעלה מגדר  זהו "מה שנמצא  התגלות, אלא 
וצריך ביאור איזו מין התגלות היא זו שאין מרגישים ויודעים אותה, ומדוע קוראים לזה 

גילוי ולא העלם?

ג
		    זה, צריך להקדים ולבאר תחילה מהו בכלל ענין העצמות, ]ופשיטא 	
		    שלא באנו כאן לבאר ולהגדיר זאת, שהרי כל ענינו שאין שייך לומר 
שלנו  כמו  מציאות  שזו  נחשוב  שלא  וכו',  ולשלול  להפשיט  עכ"פ  אך  וכדלקמן,  מאומה  בו 
ורק שנעלית מאד, ונתחיל לתפוס משהו עד כמה אין אנו מבינים כלל וכלל גודל ההפלאה 
והרוממות וכו'[ ולפנ"ז - מהו בכלל "עצם" )גם בדרגות נמוכות יותר(, ולמה מצינו בכ"מ 

בפשיטות שהעצם אינו מתפשט ואינו מתחלק ואינו מתגלה וכו'?

ויובן ע"פ מש"כ במכתב כ"ק אדמו"ר שליט"א7 בענין הוכחת מציאות הבורא, וז"ל שם: 
"הכל מודים בהחלט ובודאות, שכל פעולה מחייבת מציאות של סיבה ומקור לפעולה זו, 
ולכן כשרואים פעולות הרי אלו הוכחות למציאות "כח" פועל, אע"פ שאין בזה הוכחה 
באופן ישר, ולכאורה נשאר מקום לספק. דוגמא בולטת בזה היא - מציאות כח האלקטרי 
וכו', אין לאדם חוש ל"ראות" את כח האלקטרי, אלא כשרואה פעולות, היינו - כשמתלהט 
חוט או שמודד האלקטרי מתנענע וכיו"ב, אז בא לידי החלטה שיש מציאות של כח זה 

המכונה אלקטרי - שלעולם לא יראה אותו" )ע"כ(.

בהתאמה  ומתאימים  מסודרים  חלקים  כמה  כולל  מסודר,  דבר  ובהמשך:"כשרואים 
וקאורדינצי' מדוייקת שאין להם שליטה אחד על השני, הרי מסיקים מזה בבטחה גמורה 
שיש כח מחוץ להם שהוא המקשר והמאחד את כל החלקים, ועצם העובדה שהוא המקשר 

והמאחד את החלקים, מוכיח שהוא גדול וחזק מהם ושולט עליהם".

ובהמשך: "לאמר ש"חוק הטבע" זוהי מציאות בפני עצמה בלתי תלוי', ושמציאות זו 
שולטת על כל הבריאה, וישנם אלפי מציאויות כאלו - מתאים למספר חוקי הטבע, הרי 

זה אבסורד הכי גדול". עכלה"ק.

7( נדפס באמונה ומדע ע' 4 ואילך.

ולבאר



תורת תומכי תמימים 34

ד
		 היא ההוכחה למש"כ בחקירה ומובא בחסידות בפשיטות ש"כל דבר - 	

		 יש לו עצם":

מאחר שרואים אנו בכל דבר פרטים שונים ומשונים ותכונות רבות ושונות שלכאו' 
פקפוקים  שום  "בלי  במכתב  שם  )וכמ"ש  ומוכרח  מסתבר  הרי  לגמרי,  זמ"ז  נפרדות  הן 
אחת  נקודה  יש  השונים  והגדרים  הפרטים  התכונות  שלכל  פקפוקים"(  של  ואפשרות 

שממנה נובעים כולם.

 ולמשל: כשרואים אנו עץ, ויודעים אנו שעץ הוא דבר קשה, אפשר לשרפו, אפשר 
ריבוי  הרי  וכו',  וכסא  שולחן  ממנו  לעשות  אפשר  ולנסרו,  לחתכו  אפשר  עליו,  לכתוב 
תכונות אלו השונות זמ"ז )ואף, לפעמים, מנוגדות זל"ז( מכריח לומר שיש נקודה אחת 
שהיא עצמותו של העץ, שזוהי נקודה מופשטת שהיא למעלה מכל התכונות והגדרים 

השונים, וכל תכונות וגדרים פרטיים אלו באים ונמשכים ממנה.

והראי' - שכל תכונה פרטית כשלעצמה, אפשר לצייר מציאות של עץ בלעדיה, וכמו 
ששייך לומר )תיאורטית( שיהיה עץ שאינו נשרף או עץ רך ולא קשה וכו'. נמצא שאין 
העץ עץ מפני שהוא נשרף וקשה ואפשר לנסרו וכו', אלא הוא עץ בעצם, שישנה מציאות 
קיימת מופשטת הנקראת בשם עץ, ודוקא משום שהוא עץ בעצם, יהיו ממנו כל התכונות 
והגדרים הפרטיים של עץ בפועל. וכן בכל דבר שבעוה"ז, שישנו עצם הדבר וממנו באים 

כל הגדרים והתכונות הפרטיים.

וכשהגענו למסקנה זו, נמשיך באותו כיוון: הרי גם נקודה מופשטת של "עץ" היא פרט 
וגדר, שהוא דוקא עץ ולא משהו אחר, וא"כ כל ריבוי הפרטים והגדרים דכל ה"עצמים" 
שבעוה"ז מוכיחים שיש לכולם "עצם" אחד מופשט שממנו נובעים כל פרטים וגדרים אלו.

]ועד"ז גם בענין העצם" כמו שהוא בכחות הנפש, דתחילה ישנו העצם של כל כח פרטי, 
דמכיון שרואים אנו שהוא מתפשט ויש בו פרטים רבים ושינויים וכו', בהכרח שישנו עצם 
הכח שכל הפרטים נובעים ממנו, וכמ"ש בד''ה תקעו עת"ר8 בענין עצם כח החכמה "שנק' 
חכם ע"ש עצם כח חכמתו שבכחו לבוא על כל דבר שכל וחכמה ולהשכיל בו מצד טוב כח 
חכמתו בעצם, ואנו קוראים אותו חכם גם טרם שיודע את הענין ולא ראה אותו מפני שאנו 
יודעים עצם כח חכמתו כו' וזהו שם התואר שהוא תואר עצם המהות של השכל שלו, לא רק 
הפעולה כו'". ואח"כ מובן בהמשך לזה שכח החכמה היה ג"כ פרט וגדר ויש לו מקור נעלה 
יותר וכו' ועד שמקור ושרש כל הכחות הוא בעצם הנפש שהיא נקודה אחת פשוטה וממנו 

מתפשטים כל הכחות הפרטיים.[

הוא אחד  הופכיות,  נקודות  שתי  לומר,  ומוכרחים  אנו,  רואים  זה  מופשט   וב"עצם" 

8( סה"מ עת"ר ע' ח'.

ועד"ז



35כתבי חיים לוי יצחק

וגדרים  לפרטים  דוקא  שייכות  לו  יש  ומאידך  והגדרים,  הפרטים  מכל  לגמרי  מופשט 
אלו, ולכן נמצאו ממנו דוקא כל נמצאים אלו. וזהו ה"עצם" דאלקות ע"פ חקירה, וכמ"ש 
הרמב"ם שהוא המדע והוא היודע וכו' היינו שאין בו פרטים שונים אלא הוא העצם דכל 

הפרטים שבעולמות. אלא שע"פ קבלה וחסידות הוא הרבה למעלה מזה, וכדלקמן ס"ו.

ה
הגילוי "דמאופן  עת"ר9  תקעו  בד"ה  במש"כ  הפי'  גם  שזהו  לומר   		  
בבחי'  לבוא  שבאפשר  לבד  הארה  רק  שזהו  מובן  הממכ"ע(  )=דאור   		
התלבשות ממש בנבראים בגילוי ובמורגש בהם כו', ומזה אנו יודעים שיש בחי' העצמיות, 
שהרי ההארה בהכרח שיש לה מקור שנמשכת משם והיא בחי' העצמות כו'. ואנו יודעים 

שהעצמות אינו בבחי' התלבשות וה"ה בבחי' הפלאה מהעולמות ולית מח' תפיסא בי'".

וביאור ההוכחה ש"ההארה בהכרח שיש לה מקור שנמשכת משם והוא בחי' העצמיות" 
המתלבשת  שה"הארה"  מאחר  יותר(.  נעלות  בדרגות  כאן  שמדבר  )אף  הנ"ל  ע"ד  י"ל 
בעולמות יש בה התחלקות ושינויים וריבוי אופנים, א"כ בהכרח שכל פרטים אלו נובעים 
מנקודה אחת שאין בה התחלקות ושינויים וריבוי אופנים, שהיא "בבחי' הפלאה מהעולמות 

ולית מח' תפיסא בי' ".

ובפרטיות יותר הרי אלו שתי הוכחות: א. מאחר שאנו רואים ריבוי ושינוי בהכרח שיש 
נקודה אחת שממנה נמשכו כל הפרטים. ב. אפילו אם היתה רק נקודה אחת, מאחר שיש 
לה גדר וגבול, הרי מוכרת שכל גבול יש לו התחלה, וסו"ס מוכרח שהתחלתו היא בל"ג, 
שאל"כ בהכרח שיש התחלה למקורו ג"כ וכו', וא"כ סו"ס נוכרח לומר שישנו "עצם" שהוא 

נקודה אחת ובלי שום גבול וגדר, שממנו נמשכו ובאו כל הפרטים והגדרים.

ולפי'ז, שכל ענינו של עצם היא מה שהוא נקודה אחת מופשטת ובל"ג מובן בפשטות 
אלו  תכונות  דכל   - וכו'"  מתגלה  ואינו  מתחלק  ואינו  מתפשט  אינו  ש"העצם  הטעם 
)התפשטות, התחלקות, התגלות וכו'( הרי הם "ציור" והגבלה מסוימים, והעצם הרי כל 
או  יתפשט  העצם  אם  כלשהי.  ומהגבלה  כלשהו  מ"ציור"  למעלה  שהוא  ומהותו  ענינו 

יתגלה לא יהיה ופשיטא שאם יבוא בהתחלקות לא יהיה זה עצם" אלא "ציור" פרטי!

ו
שהשכל כפי   - חקירה  ע"פ  שהוא  כפי  דאלקות  ה"עצם"  הוא  כ"ז   		  
היות שהוא אמנם  דעם  נמצא  ולפי"ז  בשכלו,  להכריח  יכול  		  האנושי 
וההגדרות,  לכל הפרטים  לו שייכות  יש  וההגדרות, אבל מאידך  למעלה מכל הפרטים 

שכולם באו דוקא ממנו, לפי שהוא מציאות כזו שממנו יהיו דוקא פרטים אלו. 

9( סה"מ עת"ר ע' ב'.

ואפשר

אמנם



תורת תומכי תמימים 36

דכמו שעצם העץ עד"מ, אף שהוא למעלה מכל פרטי תכונות וגדרי העץ, אבל הרי 
הוא מקור דוקא לפרטים אלו של עץ ולא של עצם אחר, כמו"כ גם בעצם" הכללי דכל 
מציאות הנבראים, אף שהוא למעלה מעלה מכל פרטיהם וגדריהם, אבל הרי סו''ס ממנו 

יהיו דוקא פרטים וגדרים אלו.

בסגנון אחר: אף שהוא מופשט מכל ה"חסרונות" של כל הענינים שבעולמות, אבל 
אין זאת אומרת שהוא מופשט גם מה"מעלות" שבהם, אדרבה: המעלות באו דוקא ממנו 
וא"כ כולם נמצאו בו. אלא שאנו מכירים את ה"מעלות" וה"חסרונות" דוקא בבת אחת ואי 
אפשר לנו כלל לתאר מציאות של חכמה עד'מ בלי הגדרים וה"ציור" שבה ולכה''פ "ציור" 
ובלא  דוקא  פלוני  ב"ציור"  הוא  מציאות  כל  דאצלינו  וכו',  בינה  ולא  חכמה  שהיא  זה 
נפרדת ממציאות  יכולים לתאר מציאות שאינה  אנו  כלל, שאין  זו מציאות  אין  "ציור" 
אחרת, אבל מאחר שהגענו למסקנה שישנה נקודה מופשטת שממנה באו כל התכונות 
והגדרים דמציאות העולמות, ובהכרח שבנקודה זו אין בה פרטי ה"ציורים" וההגבלות 
דעולמות, ומאידך הרי כל הפרטים והתכונות באות ממנה, הרי השכל מכריח שבנקודה זו 
יש זו ה"מעלות" דכל הנבראים, שכל ה"מעלות" שבנבראים ועולמות באו ונמשכו ממנה, 
ומאידך מה שיש בנבראים "חסרונות" גדרים ו"ציורים" ה"ז דוקא מפני ש"יצאו'' מנקודה 

זו ולא נשארו כלולים בתוכה.

 וזהו שכתב הרמב"ם ש"הוא המדע והוא היודע והוא הידוע", דהיינו שאין בו "מדע" 
כפרט וגדר כמו אצל הנבראים, אלא הוא הבל''ג כולל בתוכו בהעלם גם את ענין המדע, 
שאינו מושלל מה"מעלה" דענין זה, אבל גם לפי דעת הרמב"ם בודאי שאין זו מציאות 

דיעה מוגדרת ומצוירת כפי שאנו מכירים את הדיעה.

ונמצא לפי"ז דה"עצם" של הנבראים אינו מושלל מהם לגמרי, שהרי ה"מעלות" שבהם 
תופסים "מקום" אצלו. 

ז
השיג המהר"ל מפראג בתוקף גדול שח"ו לומר שכל מציאות האלוקה 	 		

היא רק ה"עצם" דנבראים, למרות כל ההפלאות של העצם כנ"ל )ראה  		
דרמ"צ מצות האמנת אלקות פ"ג. שרש מה"ת פכ''ט ואילך ועוד(. וע"פ דבריו וכן ע"פ 
שום  בו  ואין  שהוא"  מה  "הוא  האלוקה  שעצם  בחסידות  תמיד  מודגש  האריז"ל  דברי 
וגדרים  לפרטים  שייכות  לו  רק שאין  לא  הנבראים.  מציאות  לפרטי  וכלל  כלל  שייכות 
ו"ציורים" שבהם, אלא אין לו שום שייכות כלל וכלל לעצם מציאותם גם לא ל"מעלות" 
שבהם. וכמ"ש בתניא פ"ב בהגהה10 ד"יציבא מילתא )=דברי הרמב"ם שהוא המדע והוא 
היודע כו'( בסוד התלבשות אוא"ס ב"ה ע"י צמצומים רבים בכלים דחב"ד דאצילות, אך 
למעלה  קץ  אין  רוממות  ומתנשא  מרומם  ב"ה  במ"א שא"ס  וכמ"ש  מהאצי'  למעלה  לא 

10(  ועד"ז בשעהויה"א פ"ט בהגהה ונתבאר בדרמ"צ הנ"ל.

ועל זה



37כתבי חיים לוי יצחק

מעלה ממהות ובחי' חכמה )=היינו גם מעצם מציאותה של החכמה ולא רק מחסרונותיה" 
בין  הבדל  )=שאין שום  ית'  גופנית אצלו  כעשי'  נחשבת  ובחי' חכמה  עד שמהות  כנ"ל( 

ה"מעלות" וה"חסרונות" דנבראים לגביו( וכמ"ש כולם בחכמה עשית".

אמנם גם עפי"ז אין לומר שאין לו ית' שום שייכות אל מציאות הנבראים כלל וכלל, 
שא"כ נמצא שמציאות הנבראים היא ח"ו בסתירה לאחדותו ית', והרי מעיקרי האמונה 
הוא שיש לו ית' שייכות גם לכל פרט בפרטיות, והכל בהשגחה פרטית, ומציאות העולם 

גופא הוא האמת האלוקית וכו'11.

"ומזה בעצמו שהוא פשוט בתכלית  וכמ"ש המהר"ל12:  אלא הביאור, דהיא הנותנת 
הפשיטות אין דבר נבדל ממנו, כי הדבר שיש לו גדר ומיוחד בדבר מה נבדל ממנו דבר 
שאינו בגדרו אבל מפני כי הוא ית' פשוט ואין לו גדר כלל אין דבר נבדל ממנו וא"כ הוא 
יודע הכל והוא יכול הכל וכ"ז מפני שאין לו גדר יוגדר בדבר מיוחד". ואין זה שיש בו 
ית' מציאות הידיעה אפי' כמ"ש ב"מעלה" בלי "חסרון" כנ"ל, אלא דוקא מאחר שהוא ית' 

פשוט בתכלית הרי הוא הכל והכל הוא.

וכמ"ש בד''ה ביום השמע"צ תש''י13 שענין היכולת שבעצמות הוא לא רק שולל שאין 
בו העדר היכולת אלא הוא שולל שאין בו ית' היכולת דנבראים )עיי''ש באריכות(. והיינו 
כנ"ל משום שהיכולת דנבראים ה"ז עכ"פ איזשהו ציור וגדר. דאף שאינו גדר ממש אלא 
לכל  ושורש  מקור  שהוא  גופא  מזה  אבל  כנ"ל,  והגדרים  הציורים  בלי  ה"מעלות"  רק 
הציורים נמצא שאינו מושלל מהם לגמרי. ואע"פ שלגבינו אין זה נקרא גדר וציור כלל, 
והראי' שהרי  וציור.  גדר  איזשהו  כאן  יש  בעצם  מ"מ  כנ"ל,  פשוטה  אחת  נקודה  שה"ז 
וחשיבות  יותר תפיסת מקום  יש לה  והעשי' שוין, אלא החכמה  זו אין החכמה  בנקודה 
מהעשי'. דאע"פ שבו בעצמו אין כלל חילוק של חכ' ועשי' אלא הכל "עצם" ונקודה אחת, 
בפ"ע, הרי החכמה  כמו"ש  ועשי'  בפ"ע  כמו"ש  חכ'  "מסתכל" על  זה  כפי ש"עצם"  אבל 
ה"מעלה"  הרי  מקום,  בו  תופסים  הנבראים  של  שה"מעלות"  דמאחר  מהעשי',  למעלה 

דחכמה היא יותר חשובה מה"מעלה'' דעשי'.

וא"כ נמצא דסוף סוף הוא "מצויר" ומוגדר במשהו בכך שהוא העצם דדברים אלו 
דוקא )ולא אחרים(, ו"מעלה" אחת "תופסת מקום" בו יותר מהשני', והוא רק ה"מעלות" 
ולא ה"חסרונות", שכ"ז הוא איזשהו ציור וגדר בדקות דדקות. וע"כ שעצמותו ית' מושלל 

גם מזה.

והיינו שעצמותו ית' אין אנו יכולים לומר בו מאומה "והוא מה שהוא", פשוט בתכלית 
הפשיטות וביחד ע"ז אינו מושלל משום דבר, וכמ"ש בהמשך תער"ב14 "דענין העצמות 

11( ראה בכ"ז באריכות במה שכתבתי בקובץ "פלפול התמימים" ח"ה ע' קצג ואילך.
12( הובא בדרמ''צ שם.

13( פל"א ואילך.
14( ע' תתק"מ.



תורת תומכי תמימים 38

שלא יתואר ולא יוגדר בתכלית, בשום דבר, פשיטות בתכלית, והפשיטות האמיתי מכריח 
גם ענין הריבוי וההתחלקות". והיינו משום שהפשיטות שאנו יכולים לתאר הוא ג"כ רק 
"ציור" של פשיטות, ולכן ה"ז פשיטות רק כשהוא ב"ציור" זה, וכשאין "ציור" זה אינו 
פשיטות, אבל הפשיטות האמיתי הוא אמת בכ"מ בשוה, ושום ריבוי והתחלקות לא יכול 
בזה  נראה  ואין  פשיטות  של  "ציור"  ה"ז  האור  כשמאיר  ואדרבה,  אליו,  סתירה  להיות 
דוקא  והתחלקות  וריבוי  גבול  ונראה  והעלם  צמצום  כשיש  ודוקא  האמיתי,  הפשיטות 
בזה רואים יותר את פשיטותו האמיתית, שגם בתוך הצמצום והגבול והריבוי הוא אחד 
הפשוט. וכמ"ש בתער"ב שם )פשמ"ט( "י"ל דההתגלות דהיינו הרגש העצמות הוא ע"י 
צמצום האור דוקא". ונמצא דאי אפשר לתארו כלל וכלל, שהריהו למעלה מכל תיאור 
ושלילת  החיוב  הבל"ג שלילת  ושלילת  הגבול  "שלילת  ציור  בלתי  מכל  ולמעלה  וציור 
השלילה"15. ומ"מ הביטוי והגילוי שלו הוא דוקא כשבא בציור, דבזה רואים שהציור אינו 

סתירה להפשיטות, והפשיטות אינו סתירה להציור, שזהו הפשיטות האמיתית כנ"ל16.

ולפי"ז כמה שיהיה הציור והגבול גדול ומוגבל יותר ה"ז יותר מגלה את עצמותו ית' 
שהוא כ"כ פשוט ובל"ג, שיכול להיות ממנו הגבול המגושם והנמוך ביותר. וזה מתבטא 
שכל  למרות  עוד"  ואפסי  "אני  מכרזת  מציאותו  שכל  והתחתון  הגשמי  בעוה"ז  דוקא 
מציאותו אינה אלא מאלקות. זהו הביטוי העמוק ביותר של אחדותו ית', שכ"כ הוא אחד 
הפשוט שיכול להיות ממנו אפי' דבר שהוא היפך ומנגד לגמרי לאחדות ופשיטות, ביחד 

ע"ז שכל מציאותו אינה אלא אחד הפשוט".

וזהו הפי' ש"המאור הוא בהתגלות", דמציאות זו שמכחישים מציאות אלוקה לגמרי 
שכל  דבר  שאף  שלו,  ביותר(  והגלוי  )העמוק  הביטוי  ה"ז  עוד"  ואפסי  "אני  ואומרים 
מציאותו אינה אלא אחד האמת" יכול להכריז בפה מלא "אני ואפסי עוד". ואעפ"כ כל 
כל  נמצא  המצאו  "מאמיתת  הרמב"ם  ובל'  ית',  עצמותו  ממציאות  אלא  אינה  מציאותו 
הנמצאים". ש"אין לאן לברוח" מעצמותו ית' כי כל דבר וכל נקודה איזה שתהיה, )ואפי' 
מי שעומד וצועק ומכחיש מציאותו ית' לגמרי ח''ו, ה''ז גופא( הרי בעצם הדבר שהיא 

נמצאת זהו גילוי" עצמותו ית'.

15( ד"ה ויולך תרס"ו ע' קסח.
16( הארת המערכת בדרך אפשר בלבד, לאור השיחות והמאמרים שנתפרסמו בשנים הכי אחרונות:  כ"ז 
הוא העצם כמו שהוא מצד הגילויים. וכל יחס בין גילויים לעצם )מצד הגילויים( הוא באופן של שלילה היינו, 

לא רק שלילת הגילוי הפרטי, אלא הוא למעלה גם משלילה זו. 
ביאור הדברים: שלילת הגילויים בתפיסת העצם, בשרשה היא בענין הגבול, שהרי כל גילוי הוא גבול 
מסויים )שמתגלה בדבר זה ולא בדבר אחר( ושלילתו היא היותו של העצם בלתי בעל גבול. אך גם תפיסא זו 
)מ"נקודת מבט של גילויים"( אינה ממצית את ענין הבל"ג דהעצם. שהרי בפי' בלי גבול כפי שהוא בשלילת 
הגבול הרי סו"ס נשלל דבר מסוים וה"ה גבול בדבר זה )הנ"ל ע"פ: דבר מלכות שיחת ש"פ תולדות תשנ"ב; 
וראה ד"ה באתי לגני תשמ:ה והשיחות שלאחרי זה שאפי' אוא"ס הבל"ג מכיון ששם אור )גילוי( עלה ה"ה 
וודאי לאחר הצמצום, וצמצום מבהיל. והיינו שגם הבל"ג מכיון שענינו הוא גילוי-היינו הגדרה על ידינו 

)לחיוב או לשלילה( ה"ה לאחר הצמצום.



39כתבי חיים לוי יצחק

18( התוועדויות ח"ד ע' 1332 ואילך.
19( כמבואר בשער היחוד והאמונה פ"ב.

 פרק ראשון

|העולם – מציאותו הוא אלוקות
'הערה' זו נדפסה בגליון הערות התמימים כפר חב"ד17. הדברים נכתבו לאחר 
שיחת ש"פ תזריע תשד"מ - אותה שנה – ובה נתבאר כי ההוראה משבת פרשת 
החודש הוא ההתחדשות שצריכה להיות אצל יהודי בכל העת, אשר התחדשות זו 
נובעת מההתחדשות בבריאה הנמצאת ומוכרחת להיות בכל העת, ושם בסעיף ד' 
מבאר כי גם אצל הקב"ה אין מוכרח שיהיה הגילוי דווקא באופן כזה, אלא רק שכך 

הוא רצונו יתברך שיהיה כך.
על דברים אלו, כי אין הקב"ה מוכרח להוות את העולם בכל רגע, נסובה הערה 
)גליונות פרשת  זו, כתגובה למה שהתפרסם בהערות התמימים דישיבת מוריסטון 
ניתן  ואיך  המציאות,  מחוייב  הוא  בעולם  ית'  אחדותו  דלכאורה  ניסן(,  וי"א  מצורע 
לומר שאפשר להיות אחרת. שאלה זו, כמו גם הקושיה איך תתכן קביעת העובדה 
שהעולם אינו מנגד לאלוקות מול המציאות הנראת לעיננו מבוארת בארוכה בדברים 

הבאים לקמן.
מבחינות מסויימות פרק זה הוא 'חומר ולבנים' לקראת הפרק הבא – בו השלים 
וסיכם כל מה שכתב ב'הערות' שנלקטו בפרק זה לכדי חטיבה אחת ולכן מן הראוי 

ללמוד את שני הפרקים בחדא מחתא.

א
		   ש"פ תזריע תשד"מ18 )הנחה בלה"ק סעיף ד'( שמה שנתבאר בדא"ח  
		    שהאין מוכרח להיות בהיש תמיד ואם יסתלק ממנו היה אין ואפס הרי    
זה רק לאחר שיש הגדרים ד"אין" ו"יש" אבל מצד "נמנע הנמנעות" שלמעלה מכ"ז היה 

יכול ליתן בהעולם ענין הנצחיות שיהיה חי וקיים לעד בקיום נצחי.

וכבר שקו"ט בזה בהקובצים באריכות, דהרי אחדותו ית' מחויב המציאות בדיוק כמו 
מציאותו ית'19, ואיך שייך שיהיה מציאות שהיא בסתירה ח"ו לאחדותו ית' )וראה מש"כ 

בשיחת



תורת תומכי תמימים 40

בזה הרב י.נ. בהעה"ת דמאריסטאון פ' מצורע20 ועוד(.

שכתוב  דמה  בארוכה,  נתבאר  החודש(  פ'  תזריע  )ש"פ  העבר  דש"ק  דההתוועדות  בהשיחות  ושם:   )20
בתניא )ח"ב פ"ב( ובכ"מ, דמכיון שמעשה שמים וארץ הוא בריאה מאין לכן מוכרח שכח הפועל יהיה תמיד 
בהנפעל )ובהסתלק ממנו כח הפועל יחזור מיד לאין ואפס כמו שהיה קודם הבריאה( - שכלל זה הוא )כמו כל 
הכללים שבשכל( רק לגבינו. כלומר, דלאחרי שנעשה הענין ד"אין" ו"יש" )בגדו ותכונה מסויימים כפי שעלה 
ברצונו ית'( אז שייך לומר, שהגדר ד"יש מאין" הוא באופן כזה שהנפעל צריך להתחדש תמיד מכח הפועל. 
אבל לגבי הקב"ה, מכיון שהוא ית' הוא כל יכול ו"נמנע הנמנעות" - ביכלתו ית' לברוא יש מאין באופן כזה 

שמלכתחילה יתן בו את ענין הנצחיות, ולא היה צריך להתחדש בכל רגע מאין ליש.
 - הוא  ית'  לאחדותו  סתירה  אינו  העולם  שמציאות  מה  בענין  )היסודי(  הביאור  שהרי  צ"ב,  ולכאורה 
כמבואר  ליש,  מאין  תמיד  אותו  האלקי שמהוה  הכח  רק  הוא  מציאותו  וכל  מצ"ע,  מציאות  אינו  שהעולם 
בד"ה נ"ח תרמ"ג ובכ"מ. וא"כ האין שייך שיהיה נברא עולם באופן כזה שיהיה קיים מעצמו )שמציאות כזו 
היא, לכאורה, סתירה לאחדותו ית'( - והרי מה שהוא ית' הוא אחד הוא ענין חיובי ומוחלטי )דכמו שבנוגע 
למציאותו ית' ידוע שהוא "מחוייב המציאות" ואין שייך העדרו ח"ו, כן הוא בודאי גם בנוגע לאחדותו ית' 

שזה ענין חיובי, ואין שייך שיהיה היפך האחדות(, וא"כ האין שייך שיתהווה דבר שיהיה קיים מעצמו?
ושמעתי שיש מתרצים, דמכיון שהוא ית' "נמנע הנמנעות" ונושא הפכים - לכן גם דבר שקיים מעצמו 
)שהוא נפרד ממנו ית'(, אינו בסתירה לאחדותו ית' ש"הוא לבדו הוא ואין זולתו". כי להיותו "נמנע הנמנעות" 

- יכול להיות שני ההפכים )ד"יש זולתו" ו"אין זולתו"( ביחד.
אבל, לפענ"ד, "תירוץ" כזה הוא מופרך לגמרי, מצד כמה טעמים. אך לא אכנס כאן בויכוחים של שקו"ט, 
ואעתיק רק קטע ממכתב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )נדפס בלקו"ש חי"א ע' 319( שכתב לא' שרצה 

לתרץ "הסתירה להבנת ענין האחדות מענין מציאות העולמות" שזהו ע"ד מקום הארון אינו מן המדה.
וע"ז ענה לו כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בזה"ל:

"גם בתור דוגמא, אין הענין דמקום ארון אינו עולה מן המידה עולה יפה כאן, כי רשאים אנו לומר: 
יש מקום במציאות, יש למעלה מן המקום במציאות, ישנם שניהם בב"א במציאות. ואדרבה עי"ז חזוק הוא 
באמונה האמיתית, כי מכאן ראי' כי מכאן ראי' שלמעלה הוא נמנע הנמנעות.. אבל סתירה היא באמונה לומר: 
ישנם עולמות במציאות, במציאות, אחדות ה' במציאות כו' - קודם שמבארים שמציאות העולמות אינה ענין 
של שניות ח"ו . . ולאחרי הביאור בזה . . שוב אין כאן שני הפכים, ואין צורך בדוגמא דמקום ארון ולמעלה 

מן המקום בב"א". עכ"ל. 
ומזה מובן בפשטות בנוגע לה"תירוץ" דיש מתרצים הנ"ל.

ושמעתי שיש מתרצים באופן אחר: דמכיון שגם באם היה נברא העולם באופן כזה )שלאחרי התהוותו 
הוא קיים מעצמו( הוא מצד זה שהקב"ה )בכחו ית' הכל יכול( היה בורא אותו באופן כזה שיהיה לו קיום 
מעצמו - לכן, הנה דבר זה גופא )העולם והקיום שלו( הוא ענין שמתייחס אליו ית', ובמילא אין זה סתירה 

לאחדותו ית'.
אבל לפענ"ד "תירוץ" זה הוא פטפוטי דברים. דמכיון שכעת )לאחרי התהוותו( הוא קיים מעצמו הרי 

בודאי שעכשיו הוא דבר נפרד שאינו מתייחס אליו ית'.
ויש מתרצים באופן שלישי. דמה שנאמר בהשיחה שמצד כחו ית' הכל יכול היה יכול לברוא את העולם 
באופן שמלכתחילה היה נותן בו כח שיהיה בו קיום הכוונה בזה היא, שהיה נותן בהעולם כח אלקי שמצד כח 

אלקי הלזה יכול להיות קיום נצחי להעולם.
והחילוק שבין אופן ההתהוות כמו שהיא עכשיו )מה שהנפעל צריך להתחדש תמיד מכח הפועל( לאופן 
ההתהוות כמו שהיה יכול להיות מצד הענין דנמנע הנמנעות )אף שלפי תירוץ הנ"ל גם אז היה קיום העולם 

)גם לאחרי התהוותו( רק מצד כח האלקי שבו( הוא:
מבואר בכ"מ בדא"ח )ד"ה תקעו תרס"ד. המשך תער"ב פרק שלב ואילך. ועוד( שנוסף על מה שהנבראים 



41כתבי חיים לוי יצחק

צריכים להתחדש תמיד מהעשרה מאמרות )כמבואר בתניא ח"ב(, הנה גם העשרה מאמרות צריכים להתחדש 
תמיד ממקורם. ודלא כבהמשל דזריקת אבן, אשר רק הנפעל )הליכת האבן( צריך תמיד להכח שזורק אותו 
אבל הכח )הפועל( הוא נפרד מהכח שבהיד - משא"כ בנמשל הנה לא רק שהעולם צריך תמיד לכח האלקי 
שמהווה או תן אלא שגם הכח צריך להיות דבוק עם בעל הכח. ובאם הכח היה נפרד ח"ו לא היה בבחי' חיות 
כלל. ועפ"ז רוצים לתרץ, דמה שנאמר בהשיחה שמצד הענין דנמנע הנמנעות היה אפשר להיות ההתהוות 
באופן שלא היה צריך להתחדש - הכוונה בזה היא, שהכח האלקי שבהנבראים לא היה צריך להתחדש מבעל 

הכח.
אבל לפענ"ד, גם תירוץ זה אינו עולה יפה מצד ב' טעמים:

א( בהשיחה דובר בנוגע להענין שכתוב בשעה יוה"א פ"ב )שלהיותו ית' כל יכול ונמנע הנמנעות אינו 
מוגדר בענין זה( - ובתניא שם מדובר בענין התחדשות הנבראים מהעש"מ )ולא בענין התחדשות העש"מ 

ממקורם(.
ב( גם גוף התירוץ )שהכוונה בהשיחה היא לא שהנברא לא היה צריך להכח, כי אם, שהכח לא היה צריך 
לבעל הכח( הוא רק "העתקת" השאלה מהנברא על הכח. דממה נפשך: באם הכח היה באופן כזה שלא היה 
נעשה מציאות לעצמו אלא היה נמשך תמיד מבעל הכח - הרי פירוש הדברים הוא )לכאורה( שהכח מתחדש 
תמיד מבעל הכח; ובאם היה באופן כזה שלאחרי המשכתו מבעל הכח היה נעשה מציאות לעצמו )כבהמשל 
דכח הזריקה, שהכח שבהאבן נעשה נפרד מהכח שביד( - הרי זה גופא הוא סתירה לכאורה לענין האחדות. 
ואדרבה, הסתירה בזה היא עוד יותר כי לפ"ז נמצא דלא רק שיש מציאות סתם שחוץ ממנו אלא שיש גם 

מציאות כזו שבכחה להוות יש מאין?
]ויש שהעירו, דמכיון שברוחניות אין שייך - ענין הזמן, לכן, כשמדברים אודות הכח אין שייך כל השקו"ט אם 

המשכתן מבעל הכח הייתה רק ברגע הראשונה או שגם לאח"ז הוא נמשך תמיד מבעל הכח.

אבל, הרי שקו"ט זו כתובה בתרס"ד, ובתער"ב שם. אלא שמובן, שהמדובר הוא )לא בנוגע לזמן כפשוטו, 
כי אם כי אם( בתוכן ענינו וגדרו של הכח. כלומר אם ענינו של הכח )שמלובש בהנברא להוותו( הוא רק זה מה 
שמהווה מאין ליש )ואין לו קשר ויחס עם עצמות אוא"ס שלמעלה מענין ההתהוות( וזה נקרא בשם "נפרד" מבעל 
הכח. או שיש לו יחס וקשר עם אוא"ס שלמעלה מענין ההתהוות, דאף שענינו הוא להוות, מ"מ, מצד ענין ה"רצוא 

ושוב" שבו )עיין בתרס"ד ובתער"ב שם פשל"ד(, יש לו שייכות גם לאוא"ס שלמעלה מענין ההתהוות. 

ועכ"פ, בנוגע לעניננו השאלה דלעיל במקומה עומדת. דממה נפשך: באם הפירוש הוא שמצד הענין דנמנע 
הנמנעות היה אפשר שהכח האלקי המלובש בהנברא יהיה ענין שכל גדרו וענינו הוא "כח להוות" )ואינו קשור 
עם עצמות אוא"ס( הרי מכיון שהוא ענין אחר מעצמות אוא"ס, הרי זה גופא היא סתירה לכאורה לענין האחדות, 
דהאיך יתכן שיהיה איזה ענין אחר שחוץ ממנו ית'; ובאם הפירוש הוא שגם אז )באם ההתהוות הייתה מצד כל 
יכול, ולא כמו שהיא עכשיו( היה הכח באופן כזה שקשור )בתוכנו( עם עצמות אוא"ס שלמעלה מענין ההתהוות - 
דרוש ביאור מהו החילוק בין אופן ההתהוות כמו שהיה אפשר להיות מצד הענין דנמנע הנמנעות לאופן ההתהוות 

כמו שהוא עכשיו[.

ואולי י"ל בזה אופן רביעי, דזה ודאי, דמה שנאמר בהשיחה שמצד כחו ית' הכל יכול היה יכול לברוא 
את העולם באופן שלאחרי התהוותו יהיה לו קיום )ולא יצטרך להתחדש תמיד( - הכוונה בזה היא שהיה 
נותן בהעולם כח אלקי )וקיומו של העולם בכל רגע ורגע היה רק מצד כח האלקי שבו(, כתירוץ הג' דלעיל. 
ואעפ"כ, החילוק שבין אופן ההתהוות כמו אפשר להיות מצד הענין דכל יכול לאופן ההתהוות כמו שהוא 
עכשיו, הוא )לא רק בנוגע היחס דהכח לבעל הכח, כבתירוץ הג', אלא גם( בנוגע היחס דהעולם להכח )שהרי 

בהשיחה דובר בנוגע להענין המבואר בשער היחוד והאמונה פ"ב, ושם מדובר בענין זה(.
דהנה ההתהוות כמו שהיא עכשיו לאחרי שנעשה סדר ההשתלשלות ובכלל זה הגדר ד"אין" ו"יש" )רוחני 
וגשמי( - הנפעל )הנברא( וכח הפועל שמהווה אותו הם שני הפכים. דהנפעל הוא "יש" וכח הפועל הוא "אין". 
ולכן, עם היות שכח הפועל מלובש בהנפעל )שלכן צריך להתצמצם ע"י חילופים ותמורות וכו' בכדי שיוכל 
להתלבש בהנברא(, מ"מ הוא כמו ענין שמחוץ להנברא, שאינו מתייחס להנברא גופא. ועיין בהמשך תער"ב 
פרק שצו דגם כח הפועל שמלובש בהנברא להוותו "הוא בבחי' הבדלה ממנו" )וההבדלה היא עד כדי כך, 



תורת תומכי תמימים 42

שאומר בההמשך שם שזה ע"ד ענין הרצון. עיי"ש(. דכ"ז הוא כמו שהוא מצד סדר ההשתלשלות, אבל מצד 
עצמות אוא"ס שלמעלה מכל הגדר ד"אין" ו"יש" - היה יכול להיות שהכח האלקי המהווה את הנבראים יהיה 

בהתלבשות ממש בהנבראים, ועד שהכח יתייחס להנברא גופא.
ועפ"ז אפשר לומר הכוונה במה שנאמר בהשיחה שהיה אפשר להיות התהוות באופן שהעולם לא היה 

צריך להתחדש - כי הכח היה מתייחס להעולם עצמו. 
ויש לבאר זה עפ"י הידוע שגם בעשיית הכלי בהנפעל מכח הפועל )כידוע שהה"מ הכיר בהכלי את כח 
האומן(. וכן בציור ידוע שמהציור אפשר להכיר את תכונת המצייר. ומזה מוכח לכאורה שהכלי והציור נעשר 
)לא רק מחומר הכסף או מהנייר והדיו אלא( גם מכח האומן והמצייר שהכניס בזה. ואעפ"כ לא יתכן לומר 
שפרט זה שבהכלי והציור )שבא מהאומן והמצייר( "מתחדש" מהכח. והטעם לזה, דמכיון שבציור ובעשיית 
זל"ז, הנה לאחרי שהכח נמשך בהנפעל, הוא מתייחס להנפעל גופא,  יחס  יש להם  ונפעל  כלי, כח הפועל 
וכאילו שזה נעשה כח שלו )של הנפעל(. )ובדוגמת הידוע בענין אור ושפע, שלאחרי שהתלמיד קיבל שפע 
השכל מהרב, נעשה זה שכל שלו(. ודוקא בזריקה, שהכח והנפעל רחוקים זמ"ז )עיין בהמשך תער"ב. פנ"ג 
ההפרש בין זריקה לעשיית כלי וציור( - לכן, גם בעת שהכח נמצא בהאבן ופועל בו, אין זה מתייחס להאבן. 

ומה שהוא הולך מלמטלמ"ע - הוא רק מצד הכח שמכריח אותו לילך היפך הטבע שלו.
וזהו מה שבזריקה צריך הנפעל להתחדש תמיד מכח הפועל הפועל - כי מכיון שהנפעל לא "קיבל" בתוכו 
את הכח )והוא חוץ ממנו(, לכן הפעולה שהכח פועל בו היא תמיד באופן של "התחדשות", היפך הטבע שלו. 
משא"כ בעשיית כלי ובציור אין שייך לומר שהנפעל מתחדש תמיד מהפועל - כי אדרבה, לאחרי שנמשך בו 
הכח, זה נעשה הענין והטבע שלו. וכמו שאין שייך לומר שהתלמיד "מתחדש" משפע השכל שקיבל מהרב, 

מכיון שזה נעשה השכל שלו.
ומזה יובן גם בהנמשל, דההתהוות כמו שהיא מצד ההשתל' )לאחרי שנעשה הגדר ד"אין" ו"יש"(, מכיון 
שהנפעל והכח הם שני הפכים )"יש" ו"אין"( בהכרח שהכח הוא "בבחי' הבדלה" מהנברא. ולכן, הפעולה מה 
הוא  נברא  ה  ותכונות  גדרי  היינו, שמצד  להנברא,  אינה מתייחסת  במציאות(  יהיה  )שהנברא  פועל  שהכח 
נשאר תמיד )גם ברגע זו שהכח מהווה אותו( אין ואפס )בדוגמת האבן, שגם בעת שכח הזריקה פועל בו שילך 
מלמטלמ"ע, נשאר הוא כפי טבעו(, ומה שבפועל ישנו למציאות הנברא - הוא מצד הכח האלקי שמכריח אותו 
להיות נמצא, ה יפן הגדר והתכונה שלו. משא"כ מצד עצמות אוא"ס שלמעלה מכל הגדר ד"אין" ו"יש" - היה 
אפשר להיות שהכח שה כח יהיה בהתלבשות ממש בהנפעל, עד לאופן שזה יתייחס להנבראים גופא. ואז לא 

היה צריך שהעולם יתחדש מהכח - כי פעולת הכח היתה באופן כזה שהיה "משתנה" הגדר דעולם גופא.
והיינו, דזה ודאי שמה שהעולם נמצא במציאות הוא רק מצד הכח האלקי שבו. ובאם יסתלק ממנו הכח - 
יחזור לאין ואפס ממש כמו לפני שי"ב ממש. אבל אעפ"כ, כל זמן שהכח נמצא בו - פעולת הכח בו )באם היה 
ההתהוות מצד עצמות אוא"ס שלמעלה מכל הגדרים, היה אפשר שפעולת הכח בהעולם( תהיה באופן כזה 
שהיה "משתנה" הגדר דעולם גופא, שהגדר גופא, )מצד הכח שבו( הוא )לא אין ואפס, אלא( יש בדוגמת שפע 
השכל מרב לתלמיד לתלמיד, דהגם שהתלמיד מצ"ע לא היה שייך להשיג השכלה עמוקה כזו, ומה שמשיג 
הוא רק לפי שנמצא בו השפע שקיבל מהרב, וגם עכשיו )לאחרי ההשפעה( באם "ינטל" ממנו השפע שקיבל 
מרבו ישאר כמו שהיה בתחילה, אעפ"כ, כאשר השפע נמצאת בהתלמיד - היא באופן כזה שעל ידה "משתנה" 
התלמיד גופא, שזה נעשה שכל שלו )ואין שייך כלל לומר שהתלמיד מתחדש מהשפע(, ואותו הדבר הוא 
בציור ובעשיית כלי, שבאם "ינטל" מהציור החיות וכו' שהכניס בו המצייר )ויהי( נשאר רק הדיו והנייר - יהיה 
זה רק שרטוטים וקוים שמורים על נושא הציור ולא יהיה בו שום חיות פנימי )עיין המשך ר"ה תש"י פט"ו(, 

ואעפ"כ, כאשר החיות ישנו בהציור - זה מתייחס להציור גופא.
אלא שבהמשל דהשפעת מרב לתלמיד או בציור וכיו"ב - מה שפעולת הכח מתייחסת להנפעל גופא הוא 
מפני שהכח הוא בערך להנפעל. משא"כ בנמשל, הנה הכח והנפעל )מצד הגדר שלהם( הם שני הפכים, מ"מ, 
מצד כחו ית' הכל יכול - אפשר להיות חיבור ההפכים, שהכח יתלבש בנפעל בהתלבשות ממש, ועד שפעולת 

הכח בו היא באופן שהגדר דעולם גופא נעשה ל"יש", כנ"ל. 
ואולי יש להוסיף, שבהנמשל הוא עוד יותר מבמשלים הנ"ל דהשפעת השכל מרב לתלמיד ודציור וכו', 



43כתבי חיים לוי יצחק

דבכל משלים אלו, הגם שהכח מלובש ממש בהנפעל, מ"מ גם לאחרי ההתלבשות הם כמו שני דברים שאחד 
מלובש בהשני )דגם לאחרי ההשפעה אפשר לחלק בין השכלים שהתלמיד מצ"ע משיג אותם להשכלים שקיבל 
מהרב. ועד"ז בציור, הרי סוף סוף ניכר שהחיות שבהציור אינו בא מהדיו והנייר אלא אלא מנפשו של המצייר 
שהכניס בזה(. משא"כ בנמשל. אף שהכח והנפעל )מצד הגדר שלהם( הם רחוקים בתכלית והפכיים, אעפ"כ, 
מכיון שהחיבור שלהם הוא מצד כחו ית' הכל יכול - הרי ביכלתו לחבר אותם באופן שיהיו בהתאחדות ממש. 
ועפ"ז יובן עוד. יותר הלשון שנאמר בהשיחה שהיה אפשר שהעולם לא יהיה צריך להתחדש - כי פעולת הכח 

היתה מתייחסת להעולם גופא ממש, ועד באופן שלא היה שייך לחלק ביניהם.
ועפ"ז יתיישב לכאורה היטב כל הענין. דהלשון שנאמר בהשיחה שהיה אפשר להיות ההתהוות באופן 
שהעולם לא יוצרך להתחדש - הכוונה בזה היא בפשטות )ואין צריך לדחוק שהכוונה היא שהכח לא היה 
צריך להתחדש מבעל הכח, כנ"ל בתירוץ הג'(, ואעפ"כ אין זה שום סתירה ח"ו להבנת ענין אחדותו ית' - כי 
זה גופא מה שהעולם לא היה צריך להתחדש הוא מצד כחו ית' שהיה ניתן בו )בהעולם גופא, באופן של 

התלבשות ממש(, כנ"ל בארוכה*.
ובאם הדברים כנים - אולי יש להוסיף עוד נקודה בזה. דהגם שהלשון שנאמר בהשיחה הוא "שאפשר 
להיות ההתהוות באופן כזה", מ"מ, אולי י"ל ש"מעין" ענין זה הוא גם בההתהוות כמו שהיא עכשיו. דהנה 
)שנדמה כן להנברא(, כי אם, לפי  זה "דמיון" בעלמא  ידוע שמה שהעולם נרגש שמציאותו מעצמותו אין 

שאמיתית מציאותו של יש הנברא הוא מציאות העצמות שמציאותו מעצמותו כמבואר בכ"מ.
ואולי י"ל ההסברה בזה: דמכיון שעצמותו ית' הוא כל יכול ונמנע הנמנעות, לכן אפשר שכח העצמות 
המהווה את היש הוא באופן שמתלבש בהיש, ולכן הפעולה דכח המהווה )שהעולם יהיה נמצא( מתייחסת 
להעולם גופא, שהגדר דעולם )כמו שהוא אוצר החכמה מצד כח המהווה שמלובש בו( הוא )לא "אין", כי אם( 
נמצא. וזהו מה שההרגש ד"מציאותו מעצמותו" שבעולם אינו דמיון בעלמא - כי מצד כח ורצון העצמות 
)שהעולם יהיה נמצא( המתלבש בהעולם ומתאחד בו, הגדר דעולם הוא -שהוא דבר הנמצא )ולא דבר שצריך 

להתחדש(. אלא שמובן, שזה גופא הוא לא מצד גדר העולם גופא, כי אם, מצד כח ורצון העצמות שבו.
ומה שנאמר בהשיחה "שהיה אפשר להיות ההתהוות באופן כזה" )אף שלפי הנ"ל היה כן בפועל( - אולי 
י"ל: בהעולם כמו שהוא עכשיו - יש ב' תכונות: מצד עצמו - נרגש בו שמציאותו מעצמותו; אבל מצד השכל 
- יש ראיות שנתהווה מאין ואפס המוחלט. )ומובן, דמה שיש ראיות בשכל הוא מפני שהמושכל הוא בתכונות 
כאלו שמוכיחות כן(. ולכאורה י"ל, דב' תכונות אלו שבעולם - נובעים משני הענינים שבכח המהווה אותו: 
מצד הגדר דכח המהווה כמו שהוא מצ"ע )היינו מצד סדר ההשתל'( - הוא "בבחינת הבדלה" מהנברא )כנ"ל 
מהמשך תער"ב פרק שצו(, ולכן אופן פעולת ההתהוות שלו הוא שמכריח את העולם להיות נמצא היפך הגדר 
זה שבכח המהווה, הגדר דעולם הוא  ענין  ומכיון שמצד  כנ"ל בארוכה.  דזריקה(  )כבהמשל  והתכונה שלו 
שאינוהנמצא )ומה שבפועל הוא נמצא הוא מצד הכח המהווה שמכריח אותו להברא מאין ליש( לכן יש לומר 
שמענין זה נעשו בו תכונות כאלו שמוכיחות שהוא דבר כזה שאינו יכול להיות נמצא מצ"ע; אבל מצד כח 
העצמות שבה אין המהווה את היש - הנה מצד ענין זה הוא יכול להיות בהתלבשות בהנברא, הגדר דעולם 
)מצד ענין זה שבכח המהווה( הוא - שהוא דבר הנמצא, ומצד ענין זה נעשה בו ההרגש דמציאותו מעצמותו.
דכ"ז הוא בההתהוות כמו שהיא עכשיו. אבל באם היה ההתהוות שלא ע"פ סדר ההשתלשלות - היה אז 
בכח המהווה רק ענין ההתלבשות )ולא היה בו ענין ההבדלה( ובמילא היה בהעולם רק התכונה ד"נמצא" )ולא 
היה בו התכונה ד"אינו נמצא"(. ואולי אפ"ל דזהו מה שנאמר בהשיחה "שהיה אפשר להיות ההתהוות באופן 
שהעולם לא יהיה צריך להתחדש" - כי ההתהוות כמו שהיא עכשיו היא באופן כזה שיש בהעולם גם התכונה 

ד"אינו נמצא", שמצד תכונה זו הוא צריך להתחדש תמיד מאין ליש.
אמנם, לאחרי כל הנ"ל - הנה נוסף על מה שצע"ג אם זה היה הכוונה בהשיחה )ונוסף על מה שעדיין חסר 
הסברה בכמה פרטים פרטים בהנ"ל, ומסתמא יהיה עד"ז שקו"ט בע"ה בקובצים הבאים( - עדיין צ"ע בנוגע 
לענין כללי. דהנה ידוע מה שמבואר בלקו"ש בכ"מ )ח"ה ע' 245. ע' 245. ועוד(, דמכיון שעצמותו ית' מושלל 
מהגדרים ד"העלם" ו"גילוי", לכן כאשר הוא נמצא באופן שמוכרח להיות בהעלם דוקא הנה זה גופא מוכיח 
שאין זה עצמות. ועפ"ז צריך ביאור: באם ההתהוות היתה מצד כחו ית' הכל יכול )שלא ע"פ סדר ההשתל'( הרי 



תורת תומכי תמימים 44

21( וראה דבר מלכות שיחת ש"פ וארא תשנ"ב )ס"ז( אשר המשכת העצמות בשלימות הוא רק ובעיקר 
כאשר הוא בהתגלות, וכל עוד  חסר בגילוי הרי זה שאין המשכת העצם. אך אינו בסתירה, כי שם הוא גילוי 
העצמות, ואילו כאן המבואר אודות עצמות א"ס, ולכן שם המבואר הוא אודות ההמשכה שהחלה רק לאחר 

מ"ת.
22( ראה 'פתיחה'.

23( מאמר הראשון, אבל ראה ד"ה "ועשית חג השבועות תער"ג )שם ע' רמה( ושם מבאר כי הרצון אינו 
בהתגלות ממש בעולם, אך זהו מצד הגילוי, כי הגוף החומרי אינו יכול להתבאר - כמבואר במאמר המוסגר 

ב 
כשאנו עומדים לדבר בעצמותו ית', דבר שאין לנו בו שום מושג כלל 		  
)ומ"מ להבין מה הפי' במה שאומרים, ולא לתת הגשמה כו'( מובן שצריך  		

לכל לראש לראות במה שכבר נתבאר בדא"ח אודות עצמותו ית'.

דהנה נתבאר בתורה אור )ד"ה פתח אלי' ובכ"מ( שכל הצמצומים - שאינם אלא "העלם 
ולא סילוק" - אינם אלא באור אין סוף, אבל עצמותו ית' אין בו שום צמצום, ואדרבה 
והיינו  מצוי".  א-לוה  שם  שיש  יודעים  תינוקות  "אפי'  שהרי  בהתגלות"  הוא  "המאור 
שנמצא  נאמר  )דאם  בעוה"ז  פחותות  הכי  בדרגות  גם  בגילוי  ממש  הוא  ית'  שעצמותו 

בהעלם - ה"ז גם בהאור, והחידוש בעצמות הוא שנמצא בגילוי21.

ואיך  לגמרי,  א-לוה  מציאות  המכחישים  מציאות  מצינו  דהרי  תמוה,  )ולכאורה 
אפשר לומר ששם נמצא בגילוי עצמותו ית' בדיוק כמו בדרגות הכי נעלות, ומה הראי' 
מה"תינוקות" בשעה שיש רבים שמכחשים בזה, ואיך אפ"ל שאין בזה שום חילוק, אפי' 
דהעלם וגילוי. )וראה מש"כ בזה בקובץ דברי תורה ח"ז דכולל אברכים כפ"ח תחת הכותרת 

"עצם"22.(

למעלה  שהוא  כמו  "שמתגלה  שהכוונה  תרנ"ח"  אלי'  פתח  לד"ה  ב"הגהות  ומבאר 
מגדר העלם וגדר גילוי" עייש"ב. ולכאו' צ"ב מהו "גילוי" ובמה הוא גילוי ולא העלם.

ושמעתי שנותנים דוגמא לזה מענין החיים שבאדם )דאע"פ שאין זה ממש עצם הנפש, 
ומ"מ הרי זה עכ"פ קצת משל ל"עצם" מהמוחש לנו קצת(.

דהנה יש באדם כחות פנימיים וכחות מקיפים, דהכחות פנימיים גדרם שיש להם כלי 
)ראה ד"ה בשעה שהקדימו תער"ב23 ובכ"מ( והכחות מקיפים הם  מיוחד ומתלבשים כו' 
למעלה מהכלים ואינם מתלבשים ומתאחדים בהם )דאף שפועלים בהם ה"ז בדרך מקיף 
ומ"מ ה"ז  )גם החיות כללי שמבואר בדא"ח שאינו חי בעצם,  כו'(. משא"כ עצם החיות 
קצת דוגמא להמחיש לנו( אין לו גדר ואין מקום שאינו נמצא שם ובגלוי, אף שהוא ודאי 
למעלה גם מהכחות מקיפים. ולכן כשמדברים עם אדם מסתכלים על פניו הגשמיים, אף 
שאין מדברים עם הגשמיות אלא עם האדם - נפשו, לפי שהפנים הגשמיים מהותם היא 

נפש, ועד שהם "מאבדים" את מציאותם הם, וכל תוכנם וענינם הוא נפשם וכו' כידוע.

והנה,



45כתבי חיים לוי יצחק

ב'הוספות' למאמר זה ע' ב )הוספה הו' שם(.
באוהל'  יהיה  לא  אדם  'וכל  במאמר  מבואר   - מגדרים  למעלה  בענין התשובה, שהיא  וכפי שהוא   )24
תשכ"ג )ספר המאמרים מלוקט ח"ה בארוכה( אשר על אף שתשובה הוא המשכה חיצונית שלמעלה מהעולמות 

ג
 	                יובן גם לגבי נדון דידן דמה ששייך שאבר וכלי מסוים 'יתנגד' ויעלים על כחות 
	       הנפש, הוא רק בכחות פנימיים )שלא יבצע את פעולתו שבכחות הפנימיים, 
ואדרבה פעל בניגוד להם( וגם בכחות מקיפים )שיעשה נגד רצונו וכדו'(, אבל לגבי עצם 
גופא  זה  הרי  "יברח",  שלא  ולאן  יעשה  שלא  דמה  ויעלים,  ש"יתנגד"  שייך  לא  חיותו 
שהוא יכול "להתנגד" ו"לברוח" וכו' ה"ז הוכחה הכי חזקה ע"ז שהוא אדם חי בדיוק כמו 

כשפועל ע"פ הרצון והכחות פנימיים.

וכמו"כ יובן בנמשל וכמובן ביתר שאת עד אין קץ, דאין לאן "לברוח" מעצמותו ית', 
דמה שלא יעשה ולאן שלא "יברח" ו"יתנגד" – ה"ז גופא שהוא "מציאות", יהיה באיזה 
אופן שיהיה, ה"ז מגלה באופן הכי חזק את עצמותו ית', "אמיתת המצאו שממנו נמצאו כל 
הנמצאים". וכל מה שמעלים ה"ז רק על ה"גילויים" מעצמותו ית' אבל על עצם מציאותו 

ה"ז גופא שיכול להעלים הוכחה על אמיתת המצאו בדיוק כמו הגילויים הכי נעלים.

אלא שבסדר השתלשלות, כפי שנברא העולם עתה, ישנם גם "גילוים" – שאלקות גם 
מתגלה בעולם, שיראו בגלוי )מה שאנו קוראים גילוי - דהנ"ל אי"ז ממש גילוי בגדרים 
שלנו( מציאותו ואחדותו ית', אבל מצד עצמותו ית' שההעלם והגילוי שווים, אין ההעלם 

"מפריע" לו בדיוק כמו שאין הגילוי "מוסיף" לו וכו'.

ולפי זה מובן דאם היה העולם נברא מ"נמנע הנמנעות" – בלי האור והגילוי – היה 
– שלא היה בו שום ענין של  מציאות העולם באופן כפי שעתה הוא מצד עצמותו ית' 
גילוי, ואדרבה מצד גדריו ועניניו היה מנגד לגמרי לאלקות, אלא שזה גופא "מגלה" 

)באופן שלמעלה מגדר העלם וגילוי כנ"ל( את עצמותו ית'.

ובסגנון אחר, כפי המבואר בדא"ח דאילו היו נבראים רק ה"כלים" בלי "אורות" כלל, 
)דבסדר השתלשלות מבואר דאאפל"כ, אבל מצד עצמותו ית', אין דבר נפלא ממנו וכו' 
כפשוט(, שאז היה מנגד מצד מציאותו לאלקות לגמרי, והוא מציאות בפ"ע מצד גדריו 
הוא, וקיים בקיום נצחי, ולא היה כלל אפשר להבין באופן אחר, ומ"מ אי"ז כלל בסתירה 

לאחדותו ית', שה"ה נמצא בתוך ההעלם בדיוק כמו שנמצא בתוך הגילוי וכנ"ל.

להיות  יכול  שהיה  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  בדברי  הביאור  שזהו  ואפ"ל 
שהעולם יהיה קיים בקיום נצחי מצד "נמנע הנמנעות" - דאין הפי' כפשוטו ח"ו שהעולם 
יהיה נפרד מאלקות ויהיה בסתירה לאחדותו ית', אלא שיהיו בו גדרים שכל כולם נגד 
מציאותו ית', וכמר הקליפות הכי תחתונות שבעוה"ז עתה, ומ"מ לעצמותו ית' ההעלם לא 

"מפריע" בדיוק כמו שאין הגילוי "מוסיף" וכנ"ל24.

ומזה



תורת תומכי תמימים 46

)שלכן יש כח לגלות התשובה(, הרי מ"מ היא מגיעה מפנימיות האדם, עצם הנשמה, אשר בזה אין שייכות גם 
להרצון )מקיף(, אשר זהו כעין בריאה חדשה, שלא היה לפנ"ז, וגם מנוגדת )כביכול( לרצון העליון שלפנ"ז. 

אינו  שהביטול דאמונה  מלוקט ח"ה(  )ספר המאמרים  'קץ שם לחושך'  בד"ה  ע"ד המבואר  וי"ל שהוא 
תכלית הביטול, כי ישנו הביטול להגיע למציאותו האמיתית, אשר זהו אינו מצד האמונה שלמעלה מהשכל, 
אלא מצד המציאות של העולם כפי שהוא מאוחד עם הקב"ה, וי"ל שזהו הדרגא כאן )אלא שלפועל העולם 

מאוחד בעצמותו(, שהוא החיבור של האדם מצד מציאותו.
25( ראה עד"ז לקו"ש חכ"ז ע' 252 הע' 16 שם מפורש עד"ז.

והיינו, שהעולם מצד גדרו הוא יהיה מורה שקיים מעצמו, ולא נוכל להבין באופן אחר 
כלל, אבל בודאי ובודאי שגם אז יהיה כל מציאותו כח אלקי.

ד
ח"ו זקוק  אינו  עצמו  מצד  הפירוש שהעולם  מהו  צ"ב,  גופא  שזה  יקשו        	 

	         לאלקות, ומ"מ זה גופא מציאותו הוא אלקות.

דבשלמא בקליפות וסט"א שקיימים היום, הרי אע"פ שמכחשים מציאות הבורא ח"ו, 
אבל סו"ס זה גופא שנמצאים מכריח ומורה על אמיתת המצאו. אבל איך שייך ושיהיה 
דבר שמצ"ע אינו מכריח כלל על מציאות ואחדות הבורא, ומ"מ כל מציאותו הוא הבורא.

הנה לכל לראש, לא עלינו המלאכה לגמור25, ולאו דוקא שמוכרח להבין זאת בשכל 
)"איך הוא"(, אלא די בידיעת המציאות )"מה"(, שכמו שעתה יתכן מציאות שכולה נגד 
אלקות ומ"מ זה גופא מורה ו"בגלוי" על אלקות, כמו"כ "יתכן" לתאר "ששייך" - לא לפי 
הגדרים שלנו - מציאות שכל כולה נגד מציאות ואחדות הוי' מצ"ע, ומ"מ זה גופא מורה 
על אמיתת המצאו, ואין הפי' שיש כאן "אחדות" ו"שניות" בב"א ח"ו )וכמו ששולל זאת 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א במכתבו שהובא בדברי הנ"ל( אלא שאחדות הוי' ניכרת 
וחודרת גם בתוך דבר שכל מציאותו מצ"ע וכל גדריו הם שאינו זקוק כלל ח"ו לאלקות, 
וע"ד שהוא עתה בקליפות וכו' שאינם "מפריעים" לו וכנ"ל. היינו שרק מצ"ע הוא כן, אבל 

באמת כל מציאותו הוא אלקות.

הוא  מציאותו  שכל  אף  "יש"  יהיה  העולם  שגדר  במש"כ  י.נ.  נתכוין  לזה  ומסתמא 
אלקות. ולתוס' ביאור בזה הוא כמ"ש י.נ. שם, אבל היסוד נשאר כנ"ל.

* * *

ואם



47כתבי חיים לוי יצחק

|'סדר השתלשלות' ו'למעלה מסדר השתלשלות'

א
 	             בסיום דבריו של י.נ. שם הקשה דסוף סוף אילו היה כן נמצא שהעולם מצ"ע,
וכנ"ל.  יתנגד  לא  יכול"  "כל  ורק מצד  יתנגד לאלקות  הוא,  גדריו    	      מצד 
ואיך אפשר שיהיה דבר שמצד גדריו יהיה מנגד לאלקות, שה"ז סו"ס סתירה כלשהי ח"ו 
לאחדות הוי', דח"ו ישנו דבר שמצ"ע הוא מנגד לאלקות. וכמ"ש בלקו"ש26 שאם העצמות 
יהיה "מוכרח" להיות בהעלם ולא בגילוי ה"ז גופא איזשהו גדר וחסרון, וא"כ דוקא בזה 

שנמצא ב"גילויים" מתבטא אחדותו ית' שיכול להיות גם בגילויים.

ולתרץ זה, הנה לכל לראש היה אפ"ל שזה גופא הוא רק אחר שיש גדרים כלשהם 
דסדר השתלשלות, אבל קודם27 שישנו בכלל גדר ה"גילוי" )שה"ה מחודש, והיה אפשר 
שלא יהיה כלל( אין שום "חסרון" ו"הגבלה" בזה שנמצא בהעלם, שהרי היה יכול לעשות 
גם גילוי ולהיות בו כמ"ש עתה, ומה שאינו כן הוא רק מצד רצונו ית', וא"כ אינו "מוכרח" 

בזה.

ב
		  אולי י"ל בזה בעומק יותר28. ובהקדם דלכאורה אי אפשר לומר שהפירוש  
		 הוא שאמנם היה שייך כזו "מציאות, ו"תיאורטית" היה בהחלט יכול   
להיות כן בפועל, ומה שקרה לא כך הוא רק "במקרה", שכך - סתם כך - עלה ברצונו ית', 
והיה יכול להיות שיעלה ח"ו ברצונו באופן אחר. וכמ"ש א' הכותבים בקובצים בקשר לזה 
שמצד עצמות היה יכול להיות שיהיה דירה בעליונים ולא בתחתונים. דבודאי אינו כן, 
וכמ"ש בכ"מ, וגם בלקו"ש הנ"ל שם, דהכוונה דדירה בתחתונים היא בעצמותו ית', וח"ו 
לומר על כוונה שהיא בעצמותו ית' שרק "במקרה" הוא כך, וכמו שרגיל כ"ק אדמו"ר מלך 

המשיח שליט"א להתבטא שאם בו"ד לא יעשה דברים "סתם כך" עאכ"ו הקב"ה.

הנה

אמנם

  26( ח"ה ע' 245.
  27( בכלל זה ראה דבר מלכות שיחת ש"פ קרח תנש"א הע' 48 ובהנסמן שם. 

  28( לבאר זה היטב, יש להקדים ע"פ המבואר בהדרן תשמ"ו )נדפס לקו"ש שם( אשר ידיעת ה' היא מצוה 
אשר תחילה צ' להיות מושגת בשכל האדם, אשר זה שייך רק מפני שבריאת העולם נעשתה ע"פ כללי השכל 
השגת  ה"ז  השכל,  בגדרי  מובן  מהטבע  למעלה  כאשר  אשר  בחסידות,  במ"א  המבואר  ע"פ  יותר  )ובעומק 
אלוקות בדרגא נעלית ביותר - קונטרס כימי צאתך, ספר המאמרים מלוקט ח"ה(, ושלימות ההשגה תהיה 
בגאולה השלימה, אז יושג )באופן ד"מים מכסים"( גם הדרגא שלמעלה מהשכל, ונמצא מובן, כי כללי הסדר 
השלשלות וזה שמובנים בשכל, אינו רק בנוגע לפרטים, שהוא רק בכדי שיהיה מובן גם לשכל אנושי )דהרי 
מובן  וממילא  לכוונה הכללית,  גם  נוגע  אנושי(, אלא  בבל"ג, שאינו שייך לשכל  גם  נוגעים  אלו  'כללים' 

שכביכול ישנו איזה הכרח שיהיה הגילוי באופן כזה, אלא ש'הכרח' זה כביכול הוא לאחר שעלה ברצונו. 



תורת תומכי תמימים 48

בחירה  בבנ"י, שהיא  בחירת הקב"ה  29( ראה דבר מלכות שיחת ש"פ בראשית תשנ"ב בארוכה אודות 
)דיש מעלה בגופי ישראל,  בחומריות היהודי ש"נדמה בחומריותו לגופי או"ה", אך א"ז שאין בהם מעלה 

כמבואר שם(, כ"א שהבחירה היא לא מצד המעלה, אלא מצד הבחירה מלמעלה. 
ולכאו' גם זה הוא רק בדרגא דבחירה, וראה לקו"ש חכ"ח ע' 178 ואילך, שם מבואר המעלה שבדרגא "מה 

יפה ירושתנו", אשר בזה אין שייך משפיע ומקבל כלל, וזהו מהבחי' איך שמושרשים בהעצמות.
30( ע' 220.

למעלה  דבאמת  ואילך(,  קפט  ע'  ח"ה  )מלוקט  תשי"ג  כן"  "על  ד"ה  מאמר  ראה  זו  פסקה  לכללות   )31
מהשתלשלות שייך מעלה באו"ה, אך מצד ענין הבחירה, על אף שהיא )עיקר ענינה( אינה מוגדרת באיזה 

רצון, הר"ז מפני שרוצה להגיע לתכלית השלימות דהרצון, שהוא הרצון העצמות שמיוחד יחד עם ישראל.

ואף שמצינו בכ"מ שמצד עצמותו ית' "איני יודע באיזה מהן חפץ" והיה לכאו' יכול להיות 
שיחפוץ ח"ו במעשי הרשעים, ורק מצד בחירתו ית' בחר במעשי הצדיקים, וכן הכוונה 

דדירה בתחתונים וכו' הכל הוא רק מצד רצונו ובחירתו ית',

הנה אין הפי' בזה כפשוטו ממש29, דכל התומ"צ וכל מעלת ישראל על הגוים וכו' וכו' 
הכל רק "במקרה", וכמו אדם ששמו לפניו שני מיני פירות שלשניהם בדיוק אותו מעלות, 
והוא לא ידע במה להחליט ו"משום מה" נתחשק לו כך או כך – ח"ו שזהו הפי' בבחירתו 

של הקב"ה!

נותן את הקומוניזם או  והיה  סיני  – היתכן שהיה מתגלה הקב"ה בהר  והגע עצמך 
הסוציאליזם ח"ו?! והיתכן שבאמת היה בוחר ב"איבן" והיה תכלית הכוונה שישב כל היום 
וכל הלילה בבית מרזח כו'?! ומה שלא בחר כך הוא רק "במקרה"?! וכמ"ש בתורת שלום30  
– "דבעצמות אין חילוק בין ישראל לעמים ומ"מ בחר בישראל, אלא מה? שיבחר באיבן..."

ואפי' אם מישהו יתעקש ויאמר שכ"ז הוא לפי הבנתנו וסהשת"ל, אבל מצד "נמנע 
הנמנעות" אולי באמת כן הוא, הנה לפי"ז נמצא שהיה אפ"ל בכמה אופנים, ורק שהוא ית' 
"החליט" "סתם כך" )ח"ו( באופן כך וכך ונמצא שיש בו ית' שינוי ח"ו וח"ו דקודם אפ"ל 
כך או כך ואח"כ – בעצמותו ית' ממש – הוחלט כך ולא כך. ומובן דאף שאין זה שינוי 
בזמן גשמי, הרי זה גופא שיש כאן שני אופנים ותנועות ה"ז נגד הענין דאני הוי' לא 

שניתי ושהוא ית' אחד הפשוט ואין בו שום פרטים ח"ו.

וע"כ31 שהפי' בזה הוא כמ"ש בכ"מ בענין חיצוניות המקיף ופנימיות המקיף )ראה ד"ה 
יותר  ובכ"מ( דבבחי' המקיף כחשיכה כאורו ואדרבה הגוים יש להם  בלילה ההוא ת"ש 

שייכות לקבל, אבל בפנימיות המקיף אין לגוים שום תפיסת מקום כלל.

ג
 	         אפ"ל אולי הפי' בכל הנ"ל, דבודאי כל הבחירה בנשמות ישראל ובתומ"צ
להדגיש  רוצים  הנ"ל  שבביטוים  אלא  ח"ו,  ו"במקרה"  כך"  "סתם   	      אינה 
שהשייכות של הקב"ה לנש"י ותומ"צ אינו רק שייכות ע"פ שכל וטעם, דאפי' בבחי' שאין 

ועד"ז



49כתבי חיים לוי יצחק

שום תפיסת מקום לשכל וטעם, מ"מ שייך אליהם בעצם ממש. וזש"א שהיה אפ"ל באופן 
אחר הכוונה דאין שום הכרח שכלי וטו"ד כלל שיהיה כך ולא אחרת, אבל בודאי שבעצם 
אין שום אפשרות שיהיה אחרת ח"ו, ולא היתה שום אפשרות שבפועל ינתן ח"ו משהו 

אחר במקום התורה וישראל.

וזהו הפי' "בחירה ורצון", דאין הכוונה כדמשמע בשטחיות שישנם שני דברים והוא 
בחר בא' מהם כמו בגשמיות, שהרי בעצמותו אין כלל שנים, וגם מה בכלל שייך להגדיר 
ולפרט שזהו "בחירה" או "רצון", וה"ז איזשהו גדר ו"ציור" שזה "בחירה" ולא משהו אחר, 
ובודאי בעצמותו ית' הפשוט בתכלית אין שום גדר וציור כלל )ואמנם ודאי שאין הוא 

מוגדר גם בבלי גדר, אבל אין הפי' שיש בו גדר ח"ו(.

אלא שהבחירה ורצון אינו משל, ומשל בלבד, ומוכרח להפשיט המשל מהנמשל, ללמוד 
מהמשל רק כמה נקודות המתאימות להנמשל )וכמ"ש בקובץ חידו"ת "כפר חב"ד ח"א ע' 
177 ואילך עיי"ש(. והכוונה שכמו בבחירה אמיתית ורצון אמיתי של אדם אינו מוכרח בזה 
כלל, ואין שייכותו להדבר מצד שהדבר נותן לו משהו, אלא אך ורק בגלל שהוא רוצה 
בו, והיינו משום שיש לו מצ"ע בלבד איזושהי שייכות בעצם לאותו דבר אף שאין לזה 
שום טעם גלוי או כמוס, כי אין הדבר נותן לו מאומה, הנה כמו"כ בפרט זה בהקב"ה שאין 
שייכותו לשום דבר בגלל הדבר, שהרי אינו זקוק לשום דבר ח"ו, אלא שייכותו אליו הוא 
רק מצד עצמותו ית', ולזה אנו קוראים "בחירה". וכמ"ש הרמב"ם שתוארי הקב"ה הם רק 
תוארים שליליים, דבאמרנו בו ית' חכם עד"מ אין כוותנו אלא לשלול ההיפך מחכמה, 
אבל כמו"כ שוללים אנו גם חכמה הגלוי' )ראה גם ה"הדרן" על הרמב"ם ומס' תענית מי"א 
ניסן ואחש"פ ש.ז.(, וכמו"כ כשאומרים רצון ובחירה הכוונה לשלול הכרח וכו' אבל לא 
שאצלו ית' הוא רצון ובחירה כמו אצלינו ח"ו ]ואף שהצ"צ כותב שע"פ חסידות יש גם 
תוארים חיוביים באלקות )דרמ"צ האמנת אלקות פ"ח( - הרי פשוט שאי"ז אלא באצי' ולא 
למע' מזה, וכאן אנו מדברים בעצמותו ית' כביכול, שה"ז עוד הרבה יותר, ועכ"פ לא פחות, 
הוכחות  כו"כ  עוד  הנ"ל  בקובץ  ועי'  תש"י.  השמע"צ  ביום  ד"ה  )וראה  הרמב"ם  ממש"כ 
ואריכות בביאור זה([ ועכ"פ בודאי שאין אצלו ח"ו ה"חסרונות" של הרצון ובחירה שלנו. 

– עצמית. שלא  היא  ותומ"צ  ישראל   – ית' לדירה בתחתונים  נמצא מכ"ז ששייכותו 
שייך בה שום שינוי וחילוף כלל וכלל בעצם, ולא רק מפני טעמים וסיבות.

ד
 	    פי זה מובן בכל מה שאומרים "שהיה יכול להיות באופן אחר" – שאין הכוונה
 	    שמשהו, יהיה מה שיהיה, נעשה "במקרה" כך והיה יכול להיות בפועל אחרת, 
שהרי הכל ממש בא מעצמותו ית' אך ורק בשביל הכוונה דדירה בתחתונים )כולל - האור 
שבא רק לגלות את העצם, וכמ"ש בלקו"ש שם(, וכשם שבו ית' אין שינוי ח"ו, כך אין 
שינוי בהכוונה ושום דבר לא היה יכול להיות בפועל אחרת ממה שעשה הקב"ה, ודוקא 
מפני שכביכול "רצה" ו"בחר" כך, שהרי הרצון ובחירה לא "קרו" אצלו ית' "פתאום" ח"ו 

ועל



תורת תומכי תמימים 50

אלא הם בעצמותו ית' ממש בעצם.

משום  היה  לא  ומ"מ  באו"א,  אפ"ל  היה  וכו'  וטעם  שכל  שמצד  בכ"ז  הכוונה  אלא 
שמצד עצמותו ית' כך הוא בעצם. וכ"ה בנדו"ד דכל מה שהיה אפ"ל באו"א מצד "נמנע 
אחרת  ולא  כך  שיהיה  ומה  כך.  דוקא  שיהיה  וסיבה  הכרח  שום  שאין  היינו  הנמנעות" 
בהנ"ל  וכמו  בזה.  ו"בוחר"  "רוצה"  שכביכול  מפני  אלא  ח"ו  בזה  ש"מוכרח"  מצד  אי"ז 
גבי "חיצוניות המקיף" דאין ניכר מעלת ישראל על הגוים, ודוקא עי"ז מתגלה השייכות 
שייך  שאין  וכמו  המקיף".  "פנימיות  כו',  וסיבה  טעם  משום  שאינה  לישראל  העצמית 
לשאול האיך שייך שיקבלו הגוים יותר מהמקיף, והרי אז לא תתגלה בחירת העצמות 
בישראל - דבודאי אה"נ ולכן באמת מפנימיות המקיף יקבלו דוקא ישראל, וכ"ה בנדו"ד 
דכן הוא מצד "נמנע הנמנעות" ואין שום הכרח שכלי לכך, ומה שאם היה כן היה ח"ו 
מציאות שמצ"ע ה"ה מנגד לאלקות - לפיכך אמנם לא נהיה כן! אלא שאין זה "הכרח" 

כלל ורק מצד "רצונו" ית'.

במילים אחרות: ה"קושיא" איך אפ"ל מציאות שמצ"ע אינה אלקות ומנגדת כו', ורק 
ב"נמנע  שהרי  השכל,  מצד  קושיא  אינה  ית',  עצמותו  את  "מגלה"  הוא  יכול  כל  מצד 
הנמנעות" עסקינן, אלא זוהי "קושיא" באמונה, דמכיון ש"לית אתר פנוי מיני'" בהחלט, 
איך תתכן מציאות שתנגד לזה מצ"ע - וא"כ כשנאמר אה"נ ולכן באמת לא נהיה באופן 

כזה, אין פירושו של דבר שיש איזה "הכרח" לכך אלא מפני שכך הוא בעצם.

וכמובן כ"ז רק בדא"פ, ועדיין צ"ע ובירור רק בכ"ז.

]להעיר משיחות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א כמ"פ שאין להתבייש מלכתוב שמו 
בהקובצים, ולא "לפחד" מ"ישות" בנוגע לזה וכו', ולפלא שכמעט)?( כל הכותבים בענין זה 

"מוכרחים" להיות "בהעלם" ולא "בגילוי" וד"ל.[

* * *



51כתבי חיים לוי יצחק

|גדר וציור
'הערה' זו32 היא מעין 'השלמה' לההערה הקודמת, כאן מבאר את התמיהה 
שלא התבארה לפני כן, דהרי פשטות הדבר המובא בחסידות פעמים רבות הוא 
שעצמותו ית' אכן אינו מוגבל, ואי אפשר להוציא מפשטות המילים "שהיה אפשר 

להיות באופן אחר",
בדברים שלקמן מבואר כי אף שיכול להיות אחרת, הרי מ"מ אין זה סתירה 

שמצד העצמות הבחירה תהיה בישראל בכל מקום.
מלך  אדמו"ר  כ"ק  הרחיב  תשמ"ח  ויצא  בש"פ  זכינו  כאן  שנתבאר  מה  לכל 
המשיח שליט"א  בנידון זה בשיחה על ספר 'דרך אמונה' - עיין שם ולפני זה בהדרן 

על הרמב"ם תשמ"ו ובהערה 15 שם.

א
ה' )מח( חג השבועות ס"ח כתבתי בקשר לכל מה שמובא בכ"מ בחסידות 		  
"שהיה אפ"ל באופן אחר ומה שלא היה כן אין זה אלא מפני רצונו ית'"  	 	
- דאין הפי' בזה כפשוטו ממש, שהיה שייך באמת ח"ו שהקב"ה לא יבחר בישראל ח"ו 
אלא בגוים, ולא יבחר בתומ"צ ח"ו אלא באיזו שיטה אחרת, ולא תהיה דירה בתחתונים 
ח"ו אלא בעליונים דוקא וכו' וכו' בכל כיו"ב, ומה שבחר בישראל ובתומ"צ וכו' אין זה 
אלא ש"כך זה יצא" מפני שכך עלה ברצונו והיה אפ"ל שעלה ברצונו באו"א ח"ו. דע"כ 
אאפל"כ, דודאי לא היתה הבחירה "במקרה" בדברים אלו, ויתר ע"כ - דא"כ נמצא ח"ו 
שהיו שתי אפשרויות ח"ו בעצמותו ית' ובחר באחת מהם, וח"ו לומר כן, דהרי אני הוי' 
לא שניתי כלל, ואיך שייך שתי אפשרויות בעצמותו ית', אלא הכוונה רק ששייכותו ית' 
לישראל ותומ"צ וכו' אי"ז מצד טעם וסיבה אלא שייכות עצמית, וכמו שייכותו של אדם 

לדבר שבחר בו שהיא שייכות עצמית, לא מצד הדבר אלא מצד האדם הבוחר.

ושמעתי שהקשו ע"ז: היתכן - בשעה שבחסידות מבואר במפורש שהיה אפ"ל באו"א 
- לומר שבשום אופן אי אפשר להיות באופן אחר וכוונת ביטוי זה רק להדגיש שייכות 
עצמית?! האיך יעלה על הדעת שזהו הפשט במילים "שהיה אפשר להיות באופן אחר" 

)והרי התורה היא תורת אמת!(?!

אבל לאידך, כנ"ל, הרי בודאי אני הוי' לא שניתי, ובודאי לא יתכנו שתי אפשרויות 
בעצמותו ית' ח"ו, וכנ"ל.

32( הערות התמימים ואנ"ש כפר חב"ד, גליון יו"ד שבט א-ב )מט־נ( ע' 10 ואילך.

בגליון



תורת תומכי תמימים 52

ב
		 אפ"ל הביאור בזה ע"פ המבואר בלקו"ש בכ"מ )ודוקא בשיחות המבארות  
 	 	 ענינים אלו( שמציאות הנבראים ה"ה גדר וציור, ויתכן ציור נמוך יותר 
וציור הכי נעלה, אבל עצמותו ית' הפשוט אין שייך בו ציור כלל ח"ו. וענין זה הוא דוקא 
בעצמותו ית', דלא מיבעי כל העולמות שהם בגדר ציור ממש, אלא אפי' אוא"ס שלפני 
הצמצום שהוא למעלה מעלה מכל גדר וציור כלל, הרי עצם זה שהוא רק בלתי ציור ולא 
ציור, ה"ז ג"כ איזה ציור והגבלה שמוגבל בזה שהוא רק בל"ג ולא גבול, ועצמותו ית' 
שלמעלה גם מציור זה, והוא הפשוט בתכלית, הרי כשם שהוא בל"ג כך הוא גם גבול, 
אבל אין הפי' ח"ו שיש בו מציאות הגבול ממש, אלא אדרבה שאין בו שום ציור והגבלה 
ואפי' לא הציור דבלתי ציור. וזהו שרש הגבול )ולכן מבואר בכ"מ ששרש הכלים – הגבול, 

הוא למעלה משרש האורות – הבל"ג(. 

ונמצא שיש ג' מדריגות )עד כמה ששייך לומר ע"ז מדרגות כו'( א. ציור והגבלה ממש. 
ב. בלי שום ציור ושום הגבלה, אבל סו"ס גם זה ציור שהוא רק בלתי ציור ולא ציור. ג. 
עצם פשוט שלמעלה גם מבלתי ציור ולכן כביכול יש בו גם ציור, אבל אין הפי' שיש בו 
ציור מוגבל ח"ו, אדרבה ה"ציור" שבו הוא אך ורק מה שאינו מצויר גם בציור דבל"ג. 
וכלשון המהר"ל )הובא בדרמ"צ האמנת אלקות פ"ג(: "ומזה בעצמו שהוא פשוט בתכלית 
הפשטות אין דבר נבדל ממנו, כי הדבר שיש לו גדר כו' נבדל ממנו דבר שאינו בגדרו, 
אבל מפני כי הוא ית' פשוט ואין לו גדר כלל אין דבר נבדל ממנו, וא"כ הוא יודע הכל 

והוא יכול הכל וכ"ז מפני שאין לו גדר יוגדר בדבר מיוחד".

במילים אחרות: בכל מה שאנו מכירים ומשיגים באיזה אופן שיהיה, שייך רק גדר 
וציור, ואין לנו שום מושג והכרה איך יתכן פשיטות ממש, ואפי' כשכבר נתאר לעצמנו 
פשיטות, ה"ז גדר של פשיטות שהוא שונה מהגדר של לא פשיטות, וא"כ ה"ז ג"כ גדר 
וציור והגבלה, אבל באמת הפשיטות האמיתית אינה מוגדרת כלל לא בציור ולא בפשיטות 
וא"כ בודאי יש שם ציור )שאל"כ ה"ז גדר של בלי ציור( ומאידך ודאי שהציור שם אינו 
כלל ציור והגבלה, כ"א אדרבה פשיטות שלא מוגדרת גם בגדר פשיטות. ואמנם אין אנו 
יודעים ולא מסוגלים לתאר לעצמנו איך ומה הוא אלא רק באמונה אמיתית שלמעלה 

מטו"ד לגמרי, אך עכ"פ כך הוא בודאי.

ועפי"ז אפ"ל גם בעניננו, ובהקדים: במציאות שלנו, שכל המציאות הוא ציור וגדר, 
שייך רק אחד מן השנים: א. שהדבר הוא כך מפני ש"כך יצא" במקרה, ויתכן גם באופן 
אחר, שזהו בודאי חסרון והגבלה, שאי"ז דבר אמיתי ויציב, ואין בו תוקף כלל, שהרי יתכן 
כך ויתכן באופן אחר. ב. דבר נעלה יותר, שאינו יכול בשום אופן להשתנות, והוא רק כך 
ולא אחרת משום שלא יתכן כלל אחרת. וכמו למשל 2=1+1 ע"פ הבנתנו הדבר כך משום 
שלא יתכן כלל באופן אחר. ובודאי זהו מעלה יותר מאופן הא', אבל מ"מ הרי סו"ס גם זה 

ציור וגדר שהדבר "מוכרח" להיות כך ואינו יכול להיות באופן אחר.

ואולי



53כתבי חיים לוי יצחק

ספ"ה(,  שם  דרמ"צ  )ראה  יביט"  הלא  עין  היוצר  ישמע  הלא  אזן  ש"הנוטע  ומאחר 
הרי ודאי שכל המעלות שבנבראים ישנם באלקות, וא"כ יש באלקות שתי המעלות: גם 
דבר  בשום  "מוכרח"  שאינו  המעלה  וגם  כלל,  משתנה  שאינו  והעצמות  התוקף  מעלת 
ויכול להיות "איך שהוא רוצה" כביכול - אבל ברור ופשוט, שזה שאינו "מוכרח" אין 
דבר  בודאי  אי"ז  עלול להשתנות, דא"כ  ה"בלתי הכרח" שבנבראים שהוא  כמו  פירושו 
עצמי שאינו משתנה, כ"א אדרבה, דוקא מצד עוצם פשיטותו כביכול, שאינו מוגדר גם 

בגדר ש"מוכרח" להיות כן, לכן אינו מוכרח, אבל ח"ו שיהיה באופן אחר.

שהרי  ההפכית  למציאות  מקום  נתינת  יש   - בחיצוניות  מתבטא  הדבר  כאשר  ולכן, 
ובאמת הרי  בפנימיות  ליעקב", אבל  "אח עשיו  ובתומ"צ,  בישראל  "אינו מוכרח" דוקא 

להיפך, זה ש"אינו מוכרח" הוא דוקא מצד עוצם הפשיטות.

ובמילים אחרות קצת: יכול להיות א. "כך ויכול להיות אחרת", ב. "כך - ולא יתכן 
בשו"א אחרת". ג. "כך - מפני שכך הוא בעצם, אפילו לא מפני שאאפ"ל אחרת, אלא מפני 

שכך הוא בעצם".

]ודא"ג - זהו הפי' במובא בכ"מ שדוקא בגשמיות מתבטא ענין העצמות שאינו מוגדר 
גם בבל"ג ובפשיטות, לפי שבגשמיות, כשרואים דבר ש"יכול להיות אחרת" ה"ז "נלקח" 
ו"מבטא" את הענין ש"אינו כך רק מפני שאינו יכול להיות אחרת אלא כך הוא בעצם", אבל 

ודאי אין הפי' בעצמותו ית' שבאמת "יכול להיות אחרת" ח"ו[

והיינו שלפועל בודאי לא יהיה אחרת, אבל לא מפני ש"מוכרח" כן אלא מפני שכ"ה 
בעצם.



תורת תומכי תמימים 54

 פרק שני

|"נמנע הנמנעות אינו מוכרח בשום דבר"
'הערה' זו הבאה לפנינו יצאה כמה שנים לאחרי זה, והיא בעצם מעין סיכום כללי 
של תוכן ההערות שנדפסו לפני כן, אלא שאם עיקר העיסוק בההערות הקודמות 
הוא מצד הביאור כיצד היא הבחירה למעלה אצל הקב"ה, הרי שבהערה הנדפסת 
נוגע  וכיצד הדבר  לקמן מבאר כיצד היא הבחירה בעצמות מצד נשמות ישראל, 
גם בעבודת היהודי בהשגתו בעצמות, בסוף הדברים מביא הוכחות נוספת מכמה 

מקומות בחסידות שכן הוא הדבר.
מכיון שהדברים בחלקם 'חוזרים' על עצמם, לא הוכפלו כאן מראי מקום והוספות 

שהובאו בהערות הקודמות, ולשלימות הענין יש לעיין בנסמן לעיל.

א
		   בשיחת ש"פ תזריע תשד"מ: גם אצל הקב"ה אין הכרח על התחדשות  
הנמנעות",  "נמנע  הוא  דמכיון שהקב"ה   - ורגע  רגע  בכל  הבריאה    		  
ביכלתו לברוא "יש מאין" באופן כזה שמלכתחילה יתן בו את ענין הנצחיות, שיהיה חי 
וקיים לעד בקיום נצחי, כך שלא יהיה צורך לחדש את מציאותו בכל רגע ורגע, שהרי 
"מי יאמר לך מה תעשה ומה תפעל". ומה שמבואר שבבריאת יש מאין "צריך להיות כח 
הפועל בנפעל תמיד להחיותו ולקיימו" - ה"ז לאחרי שישנו כבר סדר ההשתלשלות, גדרי 

העולם וכו' עיי"ש באריכות.

ובפשטות נראה לכאו' הפי' בזה שהיה אפשר להיות שהקב"ה יברא את העולם באופן 
כזה שלא יהיה תלוי )ח"ו( בהקב"ה. דהעולם כפי שנברא עתה ה"ה תלוי לגמרי בדבר ה' 
המהווהו בכל רגע מאין ליש, ולכן כל מציאותו של העולם אינו אלא דבר ה', אבל מצד 
"נמנע הנמנעות" היה אפ"ל לכאו' שיברא עולם שאינו תלוי בו ית' כלל ויהיה קיים בקיום 

"עצמאי".

אמנם ודאי ח"ו וח"ו לומר כן - שתתכן מציאות כזו שאינה תלוי' כלל בהקב"ה ורק 
תורת  כל  יסוד  והוא  בדא"ח  המבואר  לכל  מוחלטת  בסתירה  ה"ז  הקב"ה.  ע"י  שנבראה 

החסידות שאין עוד מלבדו כפשוטו ממש ואאפ"ל בשו"א באופן אחר כלל וכלל.

"נמנע  כי מצד  נכון לגבי ההסברים השכליים שבחסידות,  יהיה  זה  במילים אחרות: כל 
הנמנעות" אינו מוכרח בשום דבר, אבל ה"ז היפך האמונה שלא יתכן שום מציאות זולתו 
ית' וכ"ש מציאות שאינה תלוי' בו ח"ו. וכי מצד "נמנע הנמנעות" יתכן שלא תהיה אמונת 

בשיחת



55כתבי חיים לוי יצחק

ישראל ח"ו? וכי מצד "נמנע הנמנעות" שייך שיהיה איזה חסרון וכו' בהקב"ה ח"ו וח"ו? 
א"כ ודאי לא שייך שלא יהיה באיזושהי נקודה ח"ו!

שאין  הקושיא  על  דאאפ"ל  חי"א33  בלקו"ש  ג"כ  הוא  מפורש  פשוט,  שהדבר  ואף 
העולמות סתירה לאחדותו ית' שהוא ע"ד מקום ארון אינו מן המדה – מקום ובלי מקום 
כי   – הנמנעות"  "נמנע  כאחד,  באמת  העולמות  ומציאות  ה'  אחדות  יהיה  וכך  כאחד, 

"סתירה היא באמונה" עיי"ש באריכות.

]וכבר האריך בזה הרב י.נ. בקובצי הערות הת' ואנ"ש דמאריסטאון פ' מצורע תשד"מ 
ושלאחריו ובכ"מ. וראה ג"כ מש"כ בהעה"ת דכפר חב"ד חג השבועות תשד"מ גליון ה-מ"ח 
עמוד 11 ואילך, ובגליון יו"ד שבט א-ב )מט-נ( עמ' 10 ואילך, וחלק מהבא לקמן כבר כתבתי 

שם.[

ב
והתורה ישראל  אמונת  ענין  עצם  על  גם  מצינו  שלכאו'  ובהקדם  בזה,      	 
)בלקו"ש שנסמנו  )ח"ו(. וכמבואר בכ"מ   	     שג"כ "אפשר להיות באופן אחר" 
לקמן ועוד( שמצד עצמותו ית' "אח עשיו ליעקב" - שניהם שוים, ומ"מ, מצד בחירתו ית', 

ללא שום טעם והסברה, "ואוהב את יעקב ואת עשיו שנאתי" - שזהו בנוגע לישראל.

וכן בנוגע לתורה אמרו רז"ל )ב"ר ספ"ב( "איני יודע באיזה מהם חפץ" - אם במעשיהם 
של צדיקים או במעשיהן של רשעים34, ורק שמ"מ בחר במעשיהן של צדיקים, וכן ארז"ל 
"וכי מה איכפת לי' להקב"ה אם שוחט מן הצואר או מן העורף" ומ"מ נתן את התורה 

בבחירתו.

כזו  אפשרות  שישנה  נמצא  בפשטות  זאת  דכשלומדים  לכאו',  מאד  תמוה  והדבר 
מעלה  שום  אין  הבחירה  בדרגת  כי  העולם,  באומות  גם  הקב"ה  שיבחר  )"תיאורטית"( 
לישראל על האומות, אלא שלפועל לא בחר בם. היינו ששייך לצייר שהיה הקב"ה נותן 

את התורה ח"ו לגוים?!

וי"ל

33( ע' 319.
34( וראה ביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בזה בשיחת ש"פ דברים תשמ"ח )ספה"ש תשמ"ח ע' 
566( הע' 32, שם מבואר ש"איני יודע" אינו בעצם הנתאוה ד"דירה בתחתונים", אלא מצד הדרך בה נעשה 
שלימות הדירה, עבודת הצדיקים או שיהיה באופן דזדונות נעשים לזכויות )בלקו"ש חט"ו ע' 178 הע' 49 
)הנסמן שם( הוא מתבאר מצד דרגת 'חפץ', שיש שייכות לעולמות, אך כאן המבואר הוא מצד העצמות(, אלא 
שחפץ בעבודת הצדיקים, וע"י עבודת התשובה נעשה רצון חדש שלא היה בעולמות לפנ"ז )כמבואר במאמר 

"וכל אדם" תשכ"ג(, אשר זהו הענין בגלות, ראה בכללות השיחה שם.
ולפ"ז י"ל )וכן מוכח ק' מהמתבאר לקמן בהערות ממאמר "על כן" תשי"ג( שהרצון ד"כך ולא אחרת" 
הוא בנשמות ישראל, אך הבחירה בדרך התו"מ, שלא ע"י ירידה, הוא אמנם בעצמות, אך אינו מוכרח, ולפ"ז 

יתבארו בפשטות כמה מהקושיות בפנים. 



תורת תומכי תמימים 56

וכן לכאו' נמצא שישנה אפשרות כזו שיבחר הקב"ה "במעשיהן של רשעים", כי בדרגת 
הבחירה אין שום מעלה ל"מעשיהן של צדיקים", אלא שלפועל בחר בתומ"צ, מעשיהן של 

צדיקים.

והגע עצמך: יש מקום לומר שהיה הקב"ה בוחר ב"איבן" ותכלית הכוונה היה שישב 
בבית מרזח ויגנוב וירצח וכו' וכו' - היתכן?!

ואם יבוא מישהו ויתעקש לומר: אין הכי נמי! אצלנו זה פלא ומופרך לגמרי כי אנו 
נמצאים בסדר השתלשלות, אבל מצד "נמנע הנמנעות" )כמו שברור שהיה יכול לברוא 

ששנים ועוד שנים יהיו חמשה אף שאצלנו זה אא"פ בשו"א( - הכל יכול להיות...

הנה מלבד שהדבר מושלל לגמרי, "ס'הערט זיך אין גאנצן ניט" )"ולמה לי קרא - סברא 
הוא"(, הנה בספר השיחות תורת שלום )עמוד 220 פורים העת"ר( "למעלה הבחירה היא 
חפשית שאינו מוכרח כלל כו' שביכלתו לבחור באופן אחר לגמרי ומ"מ היה הבחירה דוקא 
בנשמות ישראל וויילע עס קען אנדערש ניט זיין, וועמען דען זאל ער וועלן איוואנקען, 
וויל אז מיר זאלען אויך וועלען" )תרגום חפשי: "כי  וויל שיין לאנג אונז נאר ער  ער 
אחרת לא יתכן, במי יבחר - ב"איבן'ים"? הוא רוצה אותנו כבר מזמן, אלא שהוא רוצה 
שגם אנחנו נרצה"(. ואיך שלא יהיה הפי' בזה, אך ברור שזה "שביכלתו לבחור באופן 
אחר לגמרי" - ב"איבן" הוא לא כ"כ פשוט, שהרי תוך כדי דיבור אומר שאחרת לא יתכן!

וכן מפורש בלקו"ש חי"ט35 "דער שורש הבחירה איז דאס וואס עצמותו ית' איז בוחר 
נשמות ישראל ניט מצד א טעם, נאר בבחירתו החפשית, וואס מצד דעם איז "להחליפם 
באומה אחרת איני יכול", ס'איז "ישראל ומלכא בלחודוהי" און ס'איז ניטא קיין ארט ח"ו 
פאר אנדערע. און דער גילוי הבחירה למטה איז אין אן אופן פון "והייתם לי סגולה מכל 
העמים גו'" - ס'זיינען דא "אחרים עמכם", און פונדעסטוועגן "הם בעיני ולפני לכלום", 
ובמילא איז - "חבתכם נכרת"." )בתרגום חופשי: שורש הבחירה אשר עצמותו ית' בחר 
"להחליפם  זה  מצד  אשר  החופשית,  בבחירתו  אלא  הטעם,  מצד  אינו  ישראל  בנשמות 
באומה אחרת איני יכול", ישנו "ישראל ומלכא בלחודהי", ואין מקום ח"ו עבור אחרים. 
וגילוי הבחירה למטה הוא באופן של "והייתם לי סגולה מכל העמים" - ישנם כאן "אחרים 

עמכם, ובכל זאת "הם בעיני ולפני כלום", ובמילא - "חבתכם נכרת""(.

הרי מפורש שבעצם הבחירה שבעצמותו ית' אכן "איני יכול" להחליפם ח"ו!

ג
בעצם ישראל,  נשמות  של  בשייכותם  למעלה,  מלמטה  עד"ז  גם  מצינו       	 
  	      הנשמה, לאלקות36. כמבואר בכ"מ דבכל הדרגות שבנשמה, מכיון שאלו 

35( ע' 282. ועד"ז גם בלקו"ש חי"ז ע' 90, ע"ש.
36( ראה מאמר ד"ה "ואתה תצוה" תשמ"א בסופו )ע' קלו ואילך(, כי עיקר הענין דגילוי עצם הנשמה וכח 

והנה



57כתבי חיים לוי יצחק

דרגות של "גילויים" אין שם אמיתת ענין הבחירה החפשית, משום שסו"ס ציורו מכריח 
אותו להיות באופן מסוים ואאפ"ל באופן אחר כלל, וכמ"ש בלקו"ש37 "כאשר ישנם טעמים 
לבחירתו הרי הוא מוכרח בזה, ובבר שכל, טעם שכלי מכריחו וכופהו יותר מאשר הכפי' 
בשוטים". ואמיתת הבחירה החפשית היא רק בעצם הנשמה, שעז"נ "הן האדם היה כאחד 
ממנו", וכשם שהקב"ה אינו מוכרח בשום דבר ח"ו, כך עצם הנשמה אינה מוכרחת בשום 
דבר, ויכולה היא לבחור כרצונה בלי שום נטי' כלל )"היה יכול להיות באופן אחר.."( וא"כ 

הקשר שלה לאלקות הוא רק מצד בחירתה ורצונה בלי שום הכרח כלל38.

וכמבואר גם בלקו"ש חי"א39 שבמ"ת התחדשה בחירת הקב"ה בישראל וישראל בהקב"ה, 
דלפנ"ז היה הקשר שלהם לאלקות רק באופן של "בן" - "בנים למקום", והתקשרות הבן 
עם אביו, אף שהיא התקשרות עצמית, אבל סו"ס ה"ז טבע של האב, והוא מוכרח בטבע 
זה )עוד יותר מכל הכרח אחר(, וא"כ ה"ז ג"כ ציור וגדר, ולכן היה ביכלתם של יהודים 
להתנגד לקשר זה עם הקב"ה ע"י הבחירה שבאה מעצם הנפש לצד ההיפך, אבל במ"ת 
שבחר הקב"ה בישראל וישראל בהקב"ה, שוב אי אפשר ליהודי להתנגד לכך, ולכן לעתיד 

יצאו מהגלות כל בני ישראל, עייש"ב.

ושוב רואים אנו אותה נקודה: אין זה אפי' טבע עצמי )כאב לבנו(, ששם באמת אאפ"ל 
באופן אחר וה"ז ציור וגדר, אבל בעצם הנשמה ה"ז בחירה עצמית, שהרי אינה מוכרחת 
כלל ואפ"ל באופן אחר ולכן הבחירה באלקות היא בחירה בעצם ממש. ומסיימים שלכן אי 

אפשר בשום אופן להתנגד לבחירה זו.

ולכאו' גם כאן הפי' שמצד עצם הנשמה ישנה אפשרות ממש לבחור בההיפך, אלא 
שלאחרי שבחרה באלקות בלי סיבות וטעמים אלא ממש מצד עצמה, אז נעשה כל מה 
שאינו אלקות מושלל בתכלית )ועוד יותר מכאשר הבחירה היא מצד טעם - ראה הערה 

58 בלקו"ש חי"א שם ובמצוין שם(.

וגם כאן נשאלת לכאו' אותה שאלה - היתכן שהיה אפשר ממש שיהודי יבחר מצד 
עצם הנשמה לא בהקב"ה אלא בההיפך, מאחר שבעצם הנשמה )ישתקע הדבר ולא יאמר..( 

אין לקב"ה שום "מעלה" על ההיפך...

ויאמרו שוב: אין הכי נמי, עצם הנשמה היא "חפשית"  יבואו ה"עקשנים"  ואם שוב 
לגמרי ואינה מוכרחת בשום דבר, היא היתה יכולה לבחור בההיפך ומה שבחרה בהקב"ה 

הוא רק לפי שכך היא מצד עצמה בחרה.

המס"נ הוא כאשר הוא גם מצד הכחות הגלויים מצד בחירת ישראל, אשר זהו נעשה )אמנם בכח, אך( לא על 
ידי משה רבינו.

37( ח"ד עמוד 1309.
38( וראה גם מאמר ד"ה ביום עשתי עשר תשל"א )מלוקט ח"ג ע' צט ואילך( אשר בני ישראל הם קשורים 

בהעצמות מצד נשמתם, אלא שנתווספת בהם מעלה כשזהו מצד השכל ומצד הכחות הגלויים שלהם.
39( ע' 5 ואילך.



תורת תומכי תמימים 58

הנה כנ"ל נוסף שאין שום מקום לומר כן, הנה מפורש הדבר בלקו"ש חי"ט הנ"ל )ע' 
280 ואילך( "דער שורש הענין פון דעם וואס א איד איז בוחר אין אלקות איז מצד דעם 
וואס דער עצם הנשמה פון א אידן איז איין זאך, כביכול, מיט עצמות; און די חפשיות 
הבחירה אין דער דרגא - כאטש אז ס'איז ניט שייך צו זאגן אז דער עצם הנשמה וועט 
בוחר זיין עפעס אנדערש ווי אלקות ח"ו - מיינט, אז די בחירה והתקשרות פון א אידן 
אין אלקות איז ניט מצד א הכרח )או טעם ומעלה( - וואס דאן איז )א( די התקשרות מיט 
א הגבלה )לפי הטעם ומעלה(; )ב( ס'איז ניט קיין אמת'ע בחירה חפשית, ווייל מצד דעם 
טעם ומעלה, איז ער כאילו "מוכרח" אין דעם - נאר ווייל אזוי איז דער רצון ובחירה פון 

עצם הנשמה מצד עצמה".

א"כ מפורש שלא שייך שיהיה באופן אחר, והפי' בחירה חפשית הוא שזהו בלי הכרח 
אלא בהנשמה מצד עצמה.

והמקור לכ"ז הוא בלקו"ת פ' אמור )לח, א( "שבחירה זו נלקחה מבחי' גבוה מאד שהוא 
בחי' הממשלה שהמלוכה והממשלה לחי עולמים כו' ואין מעכב על ידו ועד"ז הוא בחי' 
הבחירה שניתן לאדם עד שאין מי שמעכב על ידו. אך לפי שבחינה ומעלה הרמה זו ירדה 
ונתלבשה למטה בגוף הגשמי ובנה"ב שכלולים מטוב ורע ע"כ יכולה להיות ממשלה זו 

גם לבחור הרע ח"ו ה' ישמרנו".

ומדרגה  "לפי שבחינה  ורק  ח"ו,  לרע  בחירה  שייך  אין  מצ"ע  מפורש שבנשמה  הרי 
הרמה זו ירדה ונתלבשה למטה" לכן יתכן למטה בחירה ברע.

והדרא שאלה לדוכתי', שבכל ענינים אלו צלה"ב מהו הפי' "שהיה אפ"ל באופן אחר" 
שהרי ודאי לפועל לא שייך כלל שיהיה אחרת, וא"כ למה כתוב שהיה אפ"ל באו"א, ואם 

אאפל"כ א"כ למה אין זה ציור והגבלה שיכול להיות רק כך ולא באופן אחר כלל.

ד
לבד כ"ז, יש להקדים "שאלת תם", "א קלאץ קשיא", בכל ענינים אלו 		  
בהם מדגישים שמצד עצמות יתכן בכמה אופנים ומה שנהיה באופן כזה  		  

הוא רק מצד בחירתו ית':

מה שייך בכלל בעצמותו ית' שיתכנו כמה אופנים - וה"ז ממש ענין של ריבוי )כמה 
אופנים( ושינוי )שהרי האופנים שונים זמ"ז( ח"ו, והרי "אני ה' לא שניתי" כתיב, ומעיקרי 
האמונה שבו ית' ובפרט בעצמותו ית' ממש אין שום שינוי וריבוי ח"ו ח"ו )וכמו"כ בעצם 

הנשמה, הרי תמיד מדגישים שהיא נקודה אחת ואין בה שום שינוי כלל כו'(!

]ופשיטא דאף שנאמר שאין זה "לוקח זמן" גשמי - שמקודם היה אפ"ל בכמה אופנים 
ואח"כ "החליט" כך, ה"ז ג"כ שתי תנועות שונות ש"מקודם" )בענין( יש תנועה של בלתי 

שינוי ו"אח"כ" )בענין( בחר בענין פלוני.[

והנה



59כתבי חיים לוי יצחק

ועוד "קלאץ קשיא": רצון ובחירה, עם כל ההפלאות שלא נאמר בהם, הרי סו"ס זהו 
גדר כלשהו - בחירה היא רק בחירה ולא שכל ולא גשמיות וכו' וכו', ואיך שייך בעצמותו 

ית' רצון ובחירה, שזהו פרט וגדר, והרי הוא ית' אחד הפשוט בתכלית הפשיטות.

ומכ"ז עולה בפשטות, שבודאי אין רצונו ובחירתו ית' כרצוננו כלל וכלל, וע"כ שרצונו 
ובחירתו ית' הוא פשוט בתכלית הפשיטות "בדיוק כמו" עצמותו ית', שאין זה שני דברים 
אלא דבר אחד ממש "שהוא ורצונו אחד", וא"כ ודאי שאין זה גדר של רצון ובחירה כמו 
אצלנו, וממילא שאין זה "שתי אפשרויות והחלטה לצד אחד" כמו אצלנו, אלא באופן 

אחר לגמרי.

ה
אפ"ל הביאור בזה ע"פ דברי הרמב"ם במו"נ )פנ"ח ואילך( כפי שהובאו 		  
בלקו"ת פקודי, וז"ל שם: "ממ"ש הרמב"ם בענין התוארים שנאמרו על  		  
הקב"ה, שנאמר רק בשלילות ואינם תוארים עצמיים כו' תוארי החיוב הם מורים על מהות 
הדבר מהו, ותוארי השלילה לא יודיענו דבר בשום פנים מן העצם המבוקש מה הוא אלא 
לפי  ולכן  ומהותו.  וסותר לאותו העצם המבוקש  שיודיענו שהוא מושלל מדבר המנגד 
שהקב"ה הוא למעלה מההשגה ואין אפשר להשיג מהותו בשום פנים ע"כ לא יתכן לומר 
עליו ית' התוארים כמו כל יכול חכם ורוצה כי הוא למעלה ממהות יכולת וחכמה ורצון 
שבנבראים עד שאין ערך ודמיון בינו ובינינו כלל לומר עליו תוארים אלו בלשון תוארים 
ית' הוא מפשיט  יכול שנאמר עליו  עצמיים, רק שהם נאמרו בלשון שלילה, היינו ענין 
ממנו ית' כל מה שהוא היפך היכולת כמ"ש לא ייעף ולא ייגע כו' ועד"ז הוא ענין חכם 
ורוצה כו' מפשיט ממנו ית' מה שהוא היפך החכמה כו'" )ועייג"כ ד"ה ביוהשע"צ תש"י, 

עמוד 73 ואילך(.

"עצמותו ומהותו ורצונו וחכמתו וכו' הכל  )שעהיוה"א פ"ח בנוגע לענין זה(  ובתניא 
אחדות פשוטה ממש שהיא היא עצמותו ומהותו. וכמ"ש הרמב"ם ז"ל שדבר זה אין כח 
בפה לאומרו ולא באוזן לשמעו ולא בלב האדם להכירו על בוריו, כי האדם מצייר בשכלו 
כל המושכלות שרוצה להשכיל ולהבין הכל כמות שהם בו כו' אבל הקב"ה הוא רם ונשא 
וקדוש שמו כלומר שהוא קדוש ומוגבל ריבוא רבבות עד אין קץ ותכלית מדרגות הבדלות 
למעלה מעלה מערך וסוג ומין כל התשבחות והמעלות שיוכלו הנבראים להשיג ולצייר 

בשכלם".

כלומר: כל מה שלא נגיד על הקב"ה אי"ז אלא תוארי השלילה - שאין דבר זה חסר 
אצלו ח"ו, אבל אין זאת אומרת שהדבר כפי שהוא אצלנו - שה"ז פרט וגדר - ישנו אצלו 

ית'.

ו"חסרון" - השכל ד"מ הוא  במילים אחרות קצת: אצלנו כל דבר מורכב מ"מעלה" 
מעלה הכי נפלאה, אבל ביחד ע"ז יש בו כל מיני חסרונות, ואפי' יהיה בתכלית השלימות 
ה"ה מוגבל וחסר בזה גופא שהוא שכל ואינו משהו אחר. ויותר מזה: איננו מסוגלים כלל 

ואולי



תורת תומכי תמימים 60

לתאר לעצמנו שכל שאינו דוקא שכל ולא משהו אחר )"איזה מין שכל הוא זה"..(, אבל 
זאת מסוגלים אנו להבין שענין השכל כולל מעלה וחסרון, וכן בכל הדברים שאנו מכירים.

המעלות  כל  בו,  חסר  לא  ועכ"פ  בו,  שיש  ודאי  הרי  הכל,  נמצאו  שממנו  ית'  והוא 
והשלימות שבנבראים, וכמ"ש "הנוטע אזן הלא ישמע היוצר עין הלא יביט", אבל מאידך 
בודאי שאין בו כל החסרונות שבהם, ואפילו לא חסרון זה שכל פרט וגדר הוא רק ענין 
פלוני ולא ענין אחר. אלא הוא ית' הכל והכל הוא, שיש בו כל המעלות והשלימות בלי 

שום חסרון והגבלה כלל וכלל.

כל  יש  ית'  שבו  הוא  כן  בודאי  מ"מ  הוא,  איך  כלל  לצייר  יכולים  אנו  שאין  ואע"פ 
המעלות בלי החסרונות שבהם )ראה ג"כ דרמ"צ האמנת אלקות ספ"ה נא, א(.

כמו  בדיוק  שבנבראים  מהמעלות  מרומם  ית'  הוא  והחסידות  הקבלה  שע"פ  ואע"פ 
המהר"ל  וכמ"ש  המעלות  ח"ו  בו  ש"חסרים"  הפי'  אין  ודאי  מ"מ  מהחסרונות  שמרומם 
)הובא בדרמ"צ שם פ"ג מז, א( "ומזה בעצמו שהוא פשוט בתכלית הפשיטות אין דבר נבדל 
ממנו, כי הדבר שיש לו גדר ומיוחד בדבר מה בשביל אותו גדר נבדל ממנו דבר שאינו 
וא"כ הוא  נבדל ממנו,  לו גדר כלל אין דבר  ואין  ית' פשוט  כי הוא  בגדרו, אבל מפני 
יודע הכל והוא יכול הכל וכ"ז מפני שאין לו גדר יוגדר בדבר מיוחד" וכו' עיי"ש. ]וכמה 
אופנים בביאור זה, מחלוקת הרמב"ם והמהר"ל וכו', וראה מש"כ בקובץ פלפול התמימים 
ח"ה-ו עמוד קצד ואילך. קובץ דברי תורה דכולל כפ"ח ח"ז עמוד ע"ז ואילך(, ומ"מ כללות 

הענק מוסכם לכו"ע.[

ו

		   הוא בנדו"ד, שמה שאנו אומרים עליו ית' שרצה ובחר וכו', אי"ז אלא  
		  מעלת ושלימות הבחירה והרצון, היינו שאין זה חיוב והכרח, היפך   
ית' יש פרט וגדר של רצון ובחירה כמו אצלנו,  ורצון. אבל ח"ו לומר שאצלו  הבחירה 
אלא הוא ורצונו אחד ממש - וכמ"ש מפורש בדרמ"צ ספ"ה "ואומרינו רצון שם )=למעלה 

מאצילות( היינו רק לשלול שאינו בדרך חיוב ח"ו".

ולפי"ז פשוט שלא שייך אצלו ית' "שתי אפשרויות והחלטה אח"כ" שה"ז ממש פרטים 
וגדרים וכו', ואומרינו "שהיה אפ"ל באו"א" היינו שאין שום חיוב והכרח שיהיה באופן 

מסוים דוקא.

"מפריע",  וחסרונו  משהו  "מוסיף"  הדבר  של  שקיומו  פירושו  והכרח"  "חיוב  והיינו 
משא"כ בעצמותו ית' שלא שייך שום "תוספת" או "גרעון" ח"ו, אלא למעלה מכל הגדרים 
ע' 96  )ראה גם מש"כ בזה מ.מ.ב. בקובץ פלפול התמימים ח"ד  של שלמויות וחסרונות 
ואילך(. ובודאי שהדבר הוא רק כך ולא אחרת בשום אופן )והרבה יותר מושלל מכאשר 
הוא מושלל ע"י גדר וציור(, אבל הוא כך לא משום שהוא מוכרח להיות כך אלא מפני 

שכך הוא בעצם.

וכמו כן



61כתבי חיים לוי יצחק

וליתר ביאור: אצלינו יתכן שדבר מסוים הוא כך ולא אחרת בשני אופנים: או משום 
ש"כך יצא" והיה אפ"ל באופן אחר ג"כ, או משום שאא"פ באופן אחר. ובודאי שבאופן 
הב' ה"ז מורה הרבה יותר על תוקף ויציבות הדבר שאינו משתנה וכו', ומ"מ מאידך ה"ה 
"מוכרח" להיות דוקא כך וה"ז ג"כ איזשהו גדר וחסרון, משא"כ באופן הא' שאינו מוכרח 

בזה, אף שמאידך ה"ז מורה על חוסר תוקף ויציבות.

ובו ית' שהוא תכלית השלימות יש בו בודאי שתי המעלות - יש בו כל התוקף באופן 
אחר, ומ"מ אינו מוכרח בזה כלל. אבל זה שאינו מוכרח אי"ז ח"ו שאפשר שישתנה ח"ו 

)החסרון( אלא שאף שלא ישתנה אי"ז מצד ההכרח )המעלה(.

ז
כט( עמוד  עת"ר  )סה"מ  עת"ר  בסוכות  בד"ה  מש"כ  לזה  דוגמא  מעין  		  
ובכ"מ דבאוא"ס שלפנה"צ אף לאחר שעלה ברצונו שיהיו עשר ספירות  		
דוקא מ"מ "אין שם כלל בחינת התחלקות אורות פרטיים ומיוחדים כו' וא"כ הרי היה 
נאצל מאור זה ספירות ומדות עד אין קץ ושיעור כו' והגם שלכאו' היה זה לא כפי מה 
ובבחי'  לפועל  שייך  בבחי'  אינו  הנ"ל  שהרצון  דלהיות  הוא  הענין  ית',  ברצונו  שעלה 
הבדלה לגמרי כמשנת"ל לזאת אין הרצון מכריח שיהיה כפי הרצון דוקא" וכו' עייש"ב. 
והיינו ע"ד הנ"ל ש"היתה אפשרות" מצד אוא"ס שלפנה"צ שיהיה ספי' עד אין קץ ולא 
ע"ס אף שעלה ברצונו שיהיו ע"ס, ולזאת הוצרך הצמצום כו'. ולכאו' אם אמנם כן - מנין 
איפוא בא הצמצום, והרי אין הרצון מכריח כלל שיהיה כפי הרצון, ומדוע אכן ארע כפי 

הרצון?

ולא  נשאר במדריגתו  היה הרצון הנעלם  הכוונה שאילו  הפי', אלא  זהו  וע"כ שלא 
היה נהיה ממנו צמצום, אזי אין הכרח שיהיה דוקא כפי הרצון, משום שהרצון מצ"ע הוא 
מובדל לגמרי מהפועל, אבל בודאי בגלל שהיה הרצון נהיה הצמצום דוקא, וכך צ"ל מצד 

הרצון.

וכמו הדוגמא שמביא שם באדם מרצון הנעלם "שנתעורר ברצון לאיזה דבר והוחלט 
אצלו הרצון אבל לא לפועל כו' ומן הפועל הוא מרוחק עדיין כמו שהיה מרוחק ממנו 
קודם שנתעורר ברצון". ומ"מ בודאי מנין "נולד" הרצון הגלוי לפועל - פשיטא שסיבתו 
היחידה הוא הרצון הנעלם, שטבעו של הרצון הנעלם שיולד ממנו )אמנם כדבר חדש, אך 
מ"מ יולד ממנו( רצון גלוי, ובגלל שהיה הרצון הנעלם לכן קרה הצמצום ונהיה הרצון 
הגלוי. ומה שאומרים שמהרצון הנעלם אין שום הכרח שיהיה הרצון הגלוי הכוונה אם 
ישאר הרצון הנעלם בדרגתו הוא, ששם אין מציאות של פועל, אזי אין שום הכרח שיהיה 
לפועל כמו שרצה, אבל ודאי בגלל שעלה ברצונו יהיה צמצום ויהיה רצון גלוי לפועל 

דוקא כפי שרצה.

וכמו"כ הפי' למעלה מש"א שהיה אפ"ל באו"א היינו שמדובר כאן בדרגא שאין בכלל 
מציאות של פועל, וממילא אילו היה נשאר בדרגא זו והיה נהיה פועל )אף שאי"ז שייך 

ואפ"ל 



תורת תומכי תמימים 62

באמת, כי אילו נשאר בדרגא זו לא היה פועל, אלא אומרים "אילו היה כן" כדי להדגיש 
עד כמה הרצון הנעלם הוא מרוחק מהפועל( אין הכרח שהיה הפועל כפי מה שעלה ברצון, 
וירד לפועל ואז יהיה דוקא כפי מה  אבל באמת בגלל שהיה הרצון ודאי יהיה צמצום 

שעלה ברצונו.

אלא שכ"ז הוא ברצון הנעלם, שבכללות הוא משל על אוא"ס שלפנה"צ עייש"ב. וכ"ש 
למעלה יותר שהמשל לזה הוא "רצון המוחלט בעצמותו", )ראה המשך תש"ג בתחילתו( 
שמש"א שהכל היה אפ"ל באו"א היינו שבו אין בכלל גדר וציור, וממילא אין שום הכרח 
מהציור  כמו  בדיוק  החיובי  מהציור  מושלל  הוא  כי  שלילי,  מציור  יותר  חיובי  בציור 
כשם  ורוצה  וחכם  יכול  עליו  דמש"א  ובכ"מ  תש"י  ביוהשמע"צ  בד"ה  )וכמ"ש  השלילי, 
שהוא שולל ממנו את העדר היכולת והחכמה והרצון, כך בדיוק הוא שולל את היכולת 
והחכמה והרצון שבנבראים( וממילא "אילו הי"' ההתהוות מזה בלי צמצומים, אין שום 
הכרח שיהיה דוקא באופן כפי שנהיה ולא להיפך, כי הוא ית' מושלל מציור זה כפי שנהיה 
בדיוק כפי שמושלל מהציור ההפכי )וכנ"ל מתש"י(. אבל בודאי מאחר שיש רצון המוחלט 
בודאי סו"ס יהיה צמצום עצום ויתעורר כביכול ברצון הנעלם ויהיה עוד צמצום עצום 

ויתעורר כביכול ברצון הגלוי ועד שיהיה הכל כפי שנהיה.

ח
		  בסה"מ תש"ג )ע' 24( "והרצון המוחלט נק' רשות לפי שהגילויים משם  
		  אינם בהכרח טבעי כ"א רצוני מצד עצם עצמותו. ומשם הוא גם ענין   
הבחירה כו' הבוחר בתורה ובמשה עבדו ובישראל עמו, הנה שורש הבחירה הוא מבחינה 
ומדריגה זו, דהנה ענין הבחירה הוא מה שאינו מוכרח בהדבר, ואינו אלא רק מה שבוחר 
ויכול לרצות  כי אמיתת ענין הרצון הוא דאינו מוכרח בהדבר  כן, דזהו בחירה ברצון, 
בבחי'  שאינו  המוחלט  בהרצון  הוא  הענין  עיקר  כו',  הכרח  בלי  בנדבה  כו'  לרצות  ולא 
גילוי כלל ויכול לרצות ולא לרצות, והיינו דהמשכת הרצון משם אינו הכרחי כלל, ועם 
היות דשם הוא ההחלטה שיהיה דוקא באופן כזה, הנה באמת הרי החלטה זו אינו דומה 
כלל לההחלטה שבמח' ורצון הקדום דשם ענין ההחלטה הוא לאחר השקו"ט שחשב בזה, 
משא"כ ברצון המוחלט הוא מצד העצמות וא"כ ההמשכה מבחי' רצון המוחלט בעצמותו 
הוא בבחי' בחירה עצמית, היינו בבחי' רצון בלבד דאינו מוכרח בשום דבר כלל רק בבחירת 
והחלטת עצמותו ית' כו' וזה שהוא הכרח אלקי רצוני מה שעלה ברצונו בהחלט בחירתו 

עצמותו ית' ויתעלה".

הרי מפורש שה"ז "הכרח אלקי )שאאפ"ל באו"א( רצוני" וע"כ כנ"ל שבודאי לא ישתנה 
ויהיה ממנו רק כך ולא אחרת, אבל אין זה משום שמוכרח ומצויר בזה, כי הוא למעלה 

מכל גדר וציור, אלא  רק מצד שכך רצה ובחר, וה"ז "הכרח רצוני" וכנ"ל.

וכמ"ש



63כתבי חיים לוי יצחק

ט
מכל הנ"ל דאף שהוא ית' פשוט בתכה"פ ואינו מוכרח בשום דבר, מ"מ,  		  
ואדרבה דוקא לכן, מושלל לגמרי בתכלית השלילה שיהיה באופן אחר  		
מכפי שרצה ובחר, שאין זה עוד פרט שבחר כך והיה אפ"ל להיפך, אלא שעצמותו כך הוא 

דוקא.

עפי"ז יובן קצת מש"כ בהערת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בלקו"ש40 על מאמר 
אדמו"ר האמצעי "אשר השם הוא עצם הטוב ומטבע הטוב להיטיב", וז"ל: "בד"ה אתה 
אחד שזהו מאמר הע"ח. לע"ע לא מצאתיו בע"ח - ואולי הדיוק "בענין" ולא הלשון ממש. 
אבל ג"ז צ"ע ממש"כ בהמשך תרס"ו )בתחילתו ובד"ה אם בחוקותי(. אין לתרץ ע"פ מש"כ 
בד"ה יו"ט שר"ה, תרנ"ט בתחילתו, ובד"ה איתא במד"ת תרנ"ג )נדפס בסה"מ ה'תש"ח 
ע' 273( - כי בשני מקומות הנ"ל המדובר במדות שלמטה ממוחין )תורה( וכאן המדובר 

בענין כל יכול", וכו'.

ולא נת' מה הקושיא. ולכאו' הפי' שצ"ע איך אפ"ל בעצמותו ממש, ב"כל יכול" ש"טבע 
הטוב להיטיב", והרי נת' בתרס"ו שם שעצמותו הוא למעלה מכל הציורים, שלכן אאפ"ל 
בו כל הטעמים לבריה"ע אלא דירה בתחתונים שאי"ז טעם שכלי אלא "נתאוה", ולא כמו 
שני  נושא  ית'  עצמותו  אבל  מהגבורה,  הפכי  הוא  והחסד  קוין,  שני  בו  שיש  בסהשת"ל 

ההפכים וכו', וא"כ איך שייך לומר בו "טבע הטוב להיטיב" שהוא לכאו' גדר וציור.

ואף שנשאר בצ"ע והענין תמוה בהבנה, מ"מ כך הוא בודאי שאף שהוא פשוט בתכה"פ 
מ"מ גם על עצמותו ית' ממש נאמר "טבע הטוב להיטיב". ]ואדרבה דוקא ע"ז אמרו "לית 
שמאלא בהאי עתיקא" והכל ימין )ואף שזהו בעתיק, הרי ידוע בכ"מ שעתיק הו"ע עצמותו 

ית' וכמו שלע"ל יתגלה פנימיות עתיק וכו'(.[

והיינו כנ"ל שדוקא בעצמותו ית' מוחלט דוקא נש"י ודוקא התורה ודוקא משה עבדו 
ואף שאי"ז בדרך הכרח ואיננו יודעים איך הוא, מ"מ כך הוא ולא יהיה אחרת בשו"א, 

"הכרח אלוקי רצוני".

וזהו ג"כ הביאור במש"כ בד"ה נשא תער"ב41 בענין שאלת משה זו תורה וזו שכרה 
וא"ל הקב"ה שתוק כך עלה במחשבה "דלכאו' משמע שאין לזה טעם כלל, אבל באמת 
ולכאו' אי"מ, דאם  חלילה לומר כן שאי"ז בדרך עקשות ח"ו אלא שז"ע טעם הכמוס". 
בלמעלה לגמרי מהחכמה עסקינן )שהרי משה רבנו, תכלית השלימות דחכמה, אינו מבין( 
א"כ מה איכפת לן אם יהיה בלי טעם כלל - הרי שם שום דבר אינו תופס מקום ומה לן 
אם בסהשת"ל יקראו לזה "עקשות" ו"אכזריות". אלא הפי' כנ"ל דגם בתכלית הפשיטות 
לגמרי ואדרבה דוקא שם, הוא דוקא טוב ולא להיפך ח"ו, ואדרבה זהו טוב בעצם שאין 

העולה

40( חכ"ד עמוד 334.
41(  סי"ד. ח"א ע' כב.



תורת תומכי תמימים 64

שום מציאות כלל להיפך.

וי"ל יותר מזה, שלא רק נש"י ותורה לא יהיו בשו"א אחרת ח"ו אלא שום פרט בסדר 
השתלשלות לא יהיה בשו"א אחרת ממה שנהיה. וכנ"ל דאף שאי"ז בדרך הכרח מ"מ כך 

הוא בדוקא.

דהרי מבואר בכ"מ42 דהקב"ה אינו מוכרח ח"ו בשום דבר, וכל המבואר בדא"ח שצ"ל 
כן הוא רק בסדר השתלשלות, אבל בעצמותו שהוא כל יכול ונמנע הנמנעות "מי יאמר 
לו מה תעשה" והכל "יתכן באופן אחר" ומה שמ"מ נהיה כך הוא משום שכך רצה ובחר 

הקב"ה.

ולפיהנ"ל שהרצון והבחירה אי"ז תנועה נוספת ח"ו אלא כביכול ש"כך הוא" בעצמותו 
ית' ולא יתכן שיהיה באו"א, אף שאינו מוכרח בזה )וכנ"ל דאף שאיננו מבינים מ"מ כך 
הוא( - א"כ שבכל סהשת"ל היה רצון ובחירה, א"כ נמצא ששום דבר לא יהיה אחרת ממה 

שנהיה בסהשת"ל, מאחר ש"אני ה' לא שניתי"!

ונמצא מכל הנ"ל שכל מה שאומרים שהיה אפ"ל באו"א הפי' שאינו מוכרח בזה, ומ"מ 
כך יהיה ולא אחרת.

שהיה  באופן  עולם  נברא  שהיה  אפשר  איך  הנ"ל  בהנחה  קושיא  אין  שוב  ולפי"ז 
"עצמאי" כביכול וה"ז סתירה באמונה, שהרי זוהי בדיוק אותה קושיא איך אפשר שיבחר 
באיבן ואיך אפשר שלא יבחר בתורה, ואיך אפשר שיהיה משהו אחרת מכל מה שנהיה 
והרי אני ה' לא שניתי, אלא בכ"ז הפי' דאה"נ ולכן אמנם נהיה כך ולא יהיה אחרת כלל, 
ומ"מ אין זה בדרך הכרח אלא ברצון ובחירה. )וגם בעצם המציאות שיהיה הקב"ה אינו 
מוכרח כלל... ומ"מ פשיטא שלא שייך ח"ו אחרת כלל( והיינו שמצד כפי שאנו מסתכלים 
ע"ז אין שום הכרח לפי הגדרים שלנו, אבל בודאי יהיה כך מפני שכך הוא בעצמותו ית' 

)בלי שום הכרח( ולא יהיה אחרת כלל.

י
		 כל זה אפשר גם לבאר ה"סתירה" לכאו' בין שני מקומות:

את  מכריח  הטוב,  עצם  שהוא  ית',  שהשם  "מכיון  ח"ה44:  בלקו"ש43   		
הנשמה לרדת מאיגרא רמה לבירא עמיקתא כו' מוכרח ג"כ, אשר אי אפשר להגיע אל 
התכלית אלא ע"י הירידה הגדולה כו' - אילו היה דרך קל ונוח יותר לא היה השי"ת 

מכריח את הנשמה לרדת וכו'".

42( נוסף על הנסמן לעיל בכ"מ ראה גם התוועדויות תשמ"ה ע' 1338 ואילך בארוכה.
43( בהבא לקמן - ראה לקמן באריכות מה שנכתב ובהנסמן בהערות תחת הכותרת "ענין הגלות - בלתי 

מובן כלל".
44( ע' 435 ואילך.

על פי



65כתבי חיים לוי יצחק

ובשיחת הושענא רבה תשד"מ45 )שדיבר במרירות עצומה, ומידי פעם בפעם - נקטעו 
הדברים בבכיות.( "לאחרי כל הביאורים דירידה צורך עלי' - הרי כללות ענין הגלות כו' 
אין לו מקום והסברה בשכל )אפילו שכל דקדושה( כלל וכלל, דמכיון שהקב"ה הוא "כל 
יכול", הרי בודאי שביכלתו להביא את כל ה"שטורעם" של העלי' למעלה מעלה ביותר 
ללא צורך בענין של גבורות וכו' ענין זה )ביאור מעלת הגלות( אינו בגילוי, ועד שאינו 
יכול לבוא לידי גילוי... אין לו מקום כלל... בכל סדר ההשתלשלות... ח"ו שענין זה יונח 
בשכל )אפי' בנקודת השכל בלבד( וכו'" עיי"ש באריכות. ולכאו': אם הקב"ה יכול, מצד 
להגיע אל  איך מבאר ש"אי אפשר  א"כ  כו',  גלות  בלי  באופן אחר,  יכול" לעשות  "כל 
התכלית אלא ע"י הירידה הגדולה" )ומשמע גם בלקו"ש שם שאין מדובר בדרגות של 

סדר השתלשלות, אלא על השם יתברך"(?

ולפי כהנ"ל יובן, דבעצמותו ית' אא"פ להסביר כלל שיש איזו "מעלה" בגלות כי אינו 
זקוק ח"ו לענין הגלות, אלא זהו דוקא מפני שרצה ובחר בזה, אבל דוקא בגלל זה ה"ז 
דוקא כך, ולא שייך, ומושלל לגמרי, שיהיה באו"א כלל וכלל. ולכן באמת "אי אפשר 

להגיע אל התכלית אלא רק כפי שרצה הקב"ה".

]עפיכהנ"ל אפשר אולי "להסביר" גם מה שהתבטא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
כמ"פ בשנים האחרונות שהשיטה של "צמצום כפשוטו" מובנת מאד ורק מצד אמונה וכו' 
אומר אדה"ז שהצמצום לא כפשוטו - ולכאו' היתכן גם מצד השכל שהקב"ה יעשה שלא יהיה 
באיזשהו מקום ח"ו )וכמו שלא שייך שיעשה שלא יהיה כלל ח"ו( ומתרץ אדמו"ר שליט"א 
"נמנע הנמנעות", "מי יאמר לו מה תעשה"! אבל עדיין תמוה כנ"ל דהאם מצד "מי יאמר לו 

מה תעשה" יוכל לעשות שיהיה בו חסרון וכו' ח"ו? 

ולפי הנ"ל גם שם אולי הפי' ש"אין הכרח" לומר שהצמצום לא כפשוטו אף שבודאי הוא 
כן, אבל מפני שכך הוא בעצם ולא מפני שמוכרח בזה. )שזה אפ"ל גם על עצם מציאותו שאי"ז 
מצד הכרח כו'(. ולהשיטה שצמצום כפשוטו אולי הוא ע"ד הסברא ששולל כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א ש"מציאות העולם במציאות" ו"אחדות ה' במציאות" ומצד "נמנע הנמנעות" 

אין בזה שום סתירה כלל... וצ"ע.[

* * *

45( התוועדויות ח"א ע' 290 ואילך.



תורת תומכי תמימים 66

|"העצמות נמצא בכ"מ"
דבריו של הרב גינזבורג במהלך השנים נבנו כבנין פארות זה על גבי זה, ה'הערה' 
הבאה מבטאת כיצד מידי זמן המשיך לבנות, להעמיק ולהאיר את הדברים לאור 

שיחות שנאמרו על ידי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א במשך אותן שנים. 
בפרקים הקודמים הוזכר הענין ש'צמצום דלאו כפשוטו' הוא דבר "שאינו מובן 
והיא  נושא משנת תשמ"ג,  באותו  כאן הערתו  מובאת  לכך  וכלל", בהמשך  כלל 
למעשה קודמת בזמן לכתיבת הדברים הקודמים, אולם הובאה כאן כי רק לאחר 

הבאת התמונה המלאה נבין את דבריו כאן שנכתבו יחסית בקיצור.

			 ש"פ נשא46 )הנחה בלה"ק סכ"ג עיי"ש( אמר כ"ק אדמו"ר מלך   
			 המשיח שליט"א שע"פ שכל אין מקום כלל שהצמצום שלא    
כפשוטו דא"כ אמאי אסור להזכיר שם ה' בבית של ע"ז ועד שע"פ תורה צריך לשרפו 

עכת"ד. 

וכשם  והסתר.  צמצום  היה  המקבלים  לגבי  א"ס  דהרי  התמיהה  מובנת  אינה  ולכאו' 
שאין תמיהה ע"ז שיש חילוקי דרגות בהעלם האלוקות בין קה"ק לדרגות נמוכות יותר 
בקדושה משום שלגבי המקבלים יש חילוקי דרגות עד"ז גם בבית של ע"ז וכו' שנתעלם 
האלקות לגמרי מהמקבלים ונראה ומורגש מציאות הפכי ולגבי המקבלים עכ"פ ה"ז היפך 
האלקות ולכן אסור להמקבלים להזכיר שם ש"ש. ואף שבאמת לאמיתו נמצא שם אותו 
הדבר )משום שאין עצם מסתיר ע"ע וכו'( אך סו"ס נתעלם לגמרי ולכן אסור להזכיר ש"ש?

ולכאו' הפי' שהתמיהה הוא על הענין הב' בצמצום שלא כפשוטו וכמ"ש בלקו"ש חט"ו 
)ע' 470( עיי"ש דנוסף לזה שע"פ חסידות ענין הצמצום הוא "העלם ולא חילוק" - שלא 
נמצא שם ח"ו פחות אלא שנתעלם מהמקבלים, נוסף לזה הרי לגבי עצמותו ית' אין שום 
העלם כלל והוא נמצא באותו תוקף וגילוי )עד כמה ששייך לומר גילוי( בקה"ק בדיוק 
כמו במקום האשפה ובבית של ע"ז וע"ז הקושיא דמאחר שעצמותו ית' נמצא כביכול גם 
בגלוי גם בבית של ע"ז א"כ אמאי אסור לומר שם ד"ת ועד שצריכים לשרוף אותו באש.

ולכאו' קושיא זו היא קושית המנגדים בזמן אדה"ז המוזכרים בלקו"ש שם, ובלשונו 
המטונפות  דמבואות  לדינים  סותרת  היא  בכ"מ  נמצא  דהעצמות  השיטה  אשר  "ואמרו 
וכו'", )רק שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א החריף הקושיא יותר מדין בית של ע"ז( 

וא"כ ג"ז קצת ראי' להנ"ל שהקושיא היא על מה שהעצמות נמצא בכ"מ.

בהתוועדות

46( תשמ"ג, נדפס בהתוועדויות ח"ג ע' 1599 ואילך.



67כתבי חיים לוי יצחק

ועיימש"כ בהערות הת' דאהלי תורה גליון ל"ו )קפה( ס"ו לתרץ47 ועפמש"כ בכ"מ דזה 
גופא שצריך לשרפו הוא השייכות עיי"ש.

47( ושם: "מדוע אסור לחשוב ד"ת ב'מקומות המטונפים?
בענין מה שהקשה כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בהתוועדות ש"פ נשא שאיך יכולים לומר שהצמצום 
אינו כפשוטו, והרי במקומות המטונפים אסור להזכיר שם שמים עפ"י תורה, ולא רק גילוים שבתורה אלא גם 

עצמות, ומכיון שלית אתר פנוי מיני' למה אסור לו לחשוב בעצמות?
והנה בלקו"ש חי"ט ע' 127 ואילך מבואר, דזה גופא שבית דיר הסוסים ובית הכסא פטורים ממזוזה הנה 

זה גופא הוא שייכות למזוזה באופן שלילה.
ולכאורה עד"ז י"ל בנדו"ד דזה גופא אשר במקומות המטונפים אסור לזכור ולחשוב בעניני אלקות הנה 

זה גופא הוא שייכות.
וליתר ביאור, הנה מבואר בלקו"ש ח"ו )ע' 125 ואילך( דזה גופא שישנם דברים האסורים ועד לכשפים 

שמכחישין פמליא של מעלה )חולין ז, ב(, הוא כדי שיוכל לקיים את מצוות ל"ת.
ובסגנון אחר, ולדוגמא: מכיון שבתורה כתוב לא יהיה לך אלקים, שאסור לעבוד ע"ז ר"ל, לכן נעשה 

בעולם מציאות של ע"ז שיוכל לדחותם, הרי אמיתית ענין הע"ז וכוונתו הוא שלא לעבוד את הע"ז.
 וראה  גם בלקו"ש ח"ה )ע' 67 הערה 79(: דאף שאין דבר שחוץ ממנו ואין עוד מלבדו, מ''מ אין שייך 
לומר בנוגע )להקליפות, ובפרט בנוגע( לחטאים שיתעלו ויעשו כלים לאלקות - שהרי הם היפך רצונו ית', 
והגילוי ד"אין עוד מלבדו" בהם הוא ]לא מצד מציאותם, כמציאות העולמות דקדושה שהם מיוחדים בו ית' 
כ"א אדרבה[ בזה שאינם תופסים מקום ואין מתחשבים עמהם, ולכן "שבירתם זהו תקנתן". והיינו דמה שאינו 

חפץ במעשיהם של רשעים, מתבטא בזה שישנם מעשיהן של רשעים והם מתבטלים.
וראה גם שיחת אחש"פ ה'תשמ"ג, בפירוש מאמרז"ל שבירתם זהו תקנתן, כי מכיון ששבירת הדבר הוא 

הכוונה שלו, הרי נמצא ששבירתן הוא תקנתן.
וענין זה מתבטא בענין השבירה גופא, בזה שישנם כל החלקים של הכלים, אבל הם שבורים, מורה דתוכן 

הכלי גופא הוא השבירה".
 ועוד באותו גליון:

"מה ההבדל בין 'מודה אני' בטומאה לד"ת ב'מקומות המטונפים'?
בענין מה שאמר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, אשר במקומות המטונפים אסור לחשוב גם בעצמות, 

ולא רק בשמות, שמעתי מקשים מהו החילוק בין החשיבה בד"ת, למה שאומרים מודה אני לפני נט"י?
ואולי י"ל עפ"י המבואר בהתוועדות אחש"פ ה'תשמ"ג, בהחילוק בין מה שאמרו רז"ל דגוים מרקדים 

בהיכלו והוא שותק, למקומות המטונפים ובית ע"ז וכו'.
דגוים מרקדים בהיכלו הרי מודגש בזה שהוא היכלו, אעפ"י שגוים מרקדים שם; משא"כ בית ע"ז, שהוא 

מנגד אליו.
 ועד"ז אולי י"ל בנדו"ד: דמודה אני אומר היהודי מצד עצם נשמתו )ע"ד היכלו(, אעפ"י שהוא בידים 
טמאות; משא"כ לחשוב על עצמות במקומות המטונפים, הרי המדובר במקומות המנגדים )כבתי ע"ז(, ועדיין 

צ"ע" ע' 67 הערה 79 ע' 67 הערה 79 ע' 67 הערה 79.



תורת תומכי תמימים 68

 פרק שלישי

|ענין הגלות – בלתי מובן כלל
שלקמן  הדברים  האלוקי,  האור  על  העלם  הצמצום,  הוא  הגלות  ענין  כללות 
נסובים בעיקרם אמנם סביב הרצון העליון של הקב"ה של בני ישראל בגלות, אך 
בני  גם כאשר  והשלימות מצד הרצון העליון  נקודתם היא אחת – מהו התכלית 

ישראל נמצאים בגלות. 
ביאור הדברים נוגע בכך כי עבודתם של ישראל בגלות היא, מצד עצמה, מהווה 
מטרה חשובה, מכיון שהרצון של הקב"ה שתתגלה המטרה דוקא מתוך החושך. 
ואף נקודה זו מהווה המשך לכל המתבאר בפרקים הקודמים – אשר מחד הגלות 

היא דבר בלתי רצוי כלל וביחד עם זה יש בה 'טעם'.

א
די"ב-י"ג הגאולה  בעל  שאמר  מה  הטעם  בארוכה  מבאר  		    חכ"ג48   
		    תמוז שסבל כ"כ מיסורי המאסר כו' ולולי הענין דהשגחה פרטית   
ע"פ שיטת הבעש"ט לא היה יכול לסבול זאת, דאע"פ שעניני גופו הקדוש לא היו נוגעים 
לו כלל וכלל, מ"מ היה נוגע לו הענין שכשנמצא במאסר ה"ז מחליש העבודה דהפצת 
המעינות והיהדות בכ"מ. ואף שזה גופא ה"ז רצון הקב"ה )שהרי ודאי לא היה המאסר 
"באשמתו" של הרבי(, מ"מ איכפת לו שעצם הענין חסר, וכמו "בעל העסק" שאיכפת לו 
שהעסק אינו כדבעי אף שאין זה באשמתו, וממשיך דאע"פ שבודאי גם המאסר ה"ז רצון 
הקב"ה כדי שעי"ז תהיה עוד יותר הוספה כו' מ"מ בינתיים ה"ז היפך הכוונה, וכמו בענין 
הצמצום דאף שתכליתו בשביל הגילוי, מ"מ "גוף ועצם הצמצום הוא היפך הרצון" כי 

הרצון הוא שיהיה גילוי אור. עכת"ד.

ומוגבל,  מדוד  שהוא  ודם,  בבשר  לכאורה  שייך  דכ"ז  מובן49,  אינו  עדיין  ולכאורה 
כיון  וישנם כל מיני דברים שאינו רוצה בהם ומ"מ צריך להם כאמצעי למטרה אחרת, 
שאילולא אמצעי זה לא יוכל לבוא למטרתו, ונמצא שבדיעבד הריהו רוצה בהם כדי שיבא 
על ידם למטרתו, אבל הקב"ה שאינו מוכרח בשום דבר ח"ו, ו"מי יאמר לו מה תעשה", 

בלקו"ש

48( עמוד 157 ואילך.
49( לכללות הקושי' והביאור עיין דבר מלכות שיחת ש"פ קרח תנש"א, שם מבואר בארוכה איך תכלית 
כל הענין הוא בעבודה בעוה"ז גם מצד הגדרים שלו, אשר זהו שורש יסודי יותר להמתבאר לקמן, כי בדרך 
לביצוע המטרה ישנו גם ענין. וראה גם דבר מלכות שיחת ש"פ פינחס תנש"א בארוכה )אך לא בקשר לגלות 



69כתבי חיים לוי יצחק

הרי ודאי שאין שייך לומר ח"ו שמוכרח בדבר מסויים בשביל להגיע למשהו אחר שרוצה 
בו, כי בודאי יכול הקב"ה להגיע לכל דבר שירצה בו בלי שום אמצעי והכרח ח"ו. וא"כ 
לא יתכן לומר שאין הקב"ה רוצה בצמצום אלא משום שרוצה שיבוא הגילוי ע"י ההעלם 
מוכרח הוא ח"ו להצמצום, שהרי אינו מוכרח בשום דבר, וברצונו יכול הגילוי לבוא אחר 
הצמצום גם בלי שיהיה צמצום בתחילה )ואף שאין אנו מבינים איך יתכן כך, הרי פשוט 
שזהו מפני שאנו במדידה ובהגבלה, אבל הקב"ה הרי "כל יכול", כמובן ופשוט(. ואם בכ"ז 
עשה את הצמצום, הרי בהכרח שרוצה הוא בצמצום, ואיך מבאר שהצמצום הוא היפך 

הרצון.

ועד"ז בנוגע למאסר, דאילו היה הקב"ה רוצה, היה יכול לבוא לכל העילויים דהגאולה 
בלי כל הירידה דהמאסר כו', ומאחר שהיה המאסר, הרי שהקב"ה רוצה שיהיה כן, ונמצא 
שזהו חלק מהכוונה, וא"כ מה מקום לסבול יסורים נפשיים וכו' מאחר ש"הענין" חסר - 

והרי זהו "הענין", כך צ"ל, כך רצון הקב"ה?!

ב
 	        שהוא בנוגע לגלות וגאולת י"ב י"ג בתמוז, כמו"כ הוא בנוגע לגלות
 	           ולגאולה בכלל, דמאחר שגם הגלות היתה אך ורק ברצון הקב"ה, ואילו 
היה הקב"ה רוצה, היה אפשר לבוא לכל העילויים דלע"ל גם בלי הגלות, )ראה שיחת 
הוש"ר תשד"מ(, ומאחר שלא היה כן, הרי שהקב"ה רוצה שיהיה הסדר של גלות בינתיים, 
וא"כ מהו גודל הזעקה ד"לישועתך קוינו כל היום", "ווי וואנט משיח נאו" - והרי רצון 

הקב"ה הוא שנהיה בגלות בינתיים?!

והן אמת דבודאי לא יתכן ח"ו שלא יהיה אכפת להישאר ח"ו בגלות, שהרי הגלות 
לבדה היא היפך הכוונה, שאלקות נעלם ונסתר וכו', אלא הכוונה שמתוך הגלות נגיע 
זהו רצון הקב"ה  לגאולה ע"י העבודה דישראל, אבל הרי הגלות בתור הכנה לגאולה 
כנ"ל, דאל"כ לא היה עושה כל ענין הגלות. וא"כ, מהו הרעש שאא"פ בשו"א להשאר 
אף רגע נוסף בגלות, והצעקות והבכיות והדרישה "משיח נאו"?! והרי עסקינן ביהודי 
זהו הרצון העליון שנהיה עוד  והרי לע"ע  שלא איכפת לו מאומה כ"א הרצון העליון, 
רגע בגלות כדי שנגיע אח"כ לעילוי גדול יותר בגאולה, כדמוכח מזה גופא ש"עדיין לא 
בא", שהרי אם היה הקב"ה רוצה בודאי היה כבר בא, ומזה שעדיין לא בא מוכח לכאורה 
או  כו',  גדול  יותר  לעילוי  להגיע  )כדי  בגלות  רגע  עוד  הוא שנתעכב  שהרצון העליון 
למעלה יותר בלי טעם ודעת כו'(, ומדוע אא"פ לשקוט ולנוח "עד מתי" ו"משיח נאו"50?!

וכמו

מצ"ע, אלא מצד העבודה בגלות(.
יהודי  והרצון של  כי עיקר הבקשה  )ובכ"מ( אשר שם מבואר  50( אבל ראה שיחת ל"ג בעומר תשל"ח 
לצאת מהגלות צ' להיות נובע מכך ש'שכינתא בגלותא', על אף שאפשר להגיע לעילוי נעלה יותר )בגשמיות 

וברוחניות(, הר"ז כלפי עצמו, ולא כלפי הקב"ה. 



תורת תומכי תמימים 70

ג
שמעיקרי ובקשות,  תפלות  עניני  בכל  זה  לשאול  אפשר  שלכאורה   		  
		  האמונה שיהודי חייב להתפלל ולבקש מהקב"ה על כל מה שחסר לו,   
 - וכו'  ומברך השנים  שזהו התוכן הפשוט דברכות שמו"ע שיהיה הקב"ה רופא חולים 
והרי, לכאורה, מאחר שקרה שחסר ח"ו בבריאות ובפרנסה וכו' הרי שהקב"ה רוצה שיהיה 
כן, ומהו כל הרעש, ולמה עליו להאמין ולבטוח שע"י התפלה אמנם יתוקן החסרון וכו' 

וכו', והרי רצון הקב"ה הוא לכאורה שיהיה החסרון.

ואין לומר שענין התפלה והבקשה הוא רק באנשים פשוטים שהעדר הגשמיות מפריע 
ולכן צריכים לפנות להקב"ה שיבטל הגזירה - שהרי פשוט שענין  ביותר,  ומציק להם 
התפלה הוא גם לצדיקים ולקדושים כו' שכל ענינם ומעינם רק בביצוע הכוונה העליונה, 
וכדמצינו שגם צדיקים הכי גדולים וקדושים כמשה רבנו וכו' וכו' התפללו והתחננו וכו' 
וכו' כמפורסם, ולא רק על עניני רוחניות כ"א גם לבטל גזירות בגשמיות - והרי כך הוא 
הרצון העליון ]וגם בעניני רוחניות והעלם על אלקות - הרי סו"ס זהו הרצון העליון כנ"ל 

ומדוע כ"כ זעקו וכו'[?!

ד
"אין עומדין   	     כ"ז ע"פ המבואר בלקו"ש חכ"ג51 בתורת הה"מ על מארז"ל 
	        להתפלל אלא מתוך כובד ראש", שהכוונה היא ל"רישא דכל רישין", והיינו 
שהמכוון בתפלה צ"ל לא בשביל מילוי צרכיו הוא אלא בשביל "צרכי" הקב"ה, דלכאורה 
באריכות  ומבאר  יהודי.  של  הגשמיים  צרכיו  בקשת  היא  התפלה  עיקר  הלכה  ע"פ  הרי 
שזה גופא שחסר לו צרכי הגוף זהו משום שהגוף הוא "נכסיו של הקב"ה", ויתר ע"כ - 
בגוף דוקא נמצאת בחירת הקב"ה, ונמצא שהחסרון בגוף אינו אלא בפנימיות ובאמיתיות 
החסרון כביכול בבחירת העצמות שבגוף ועפי"ז מבאר שם גם בענין הגלות שבאמת נוגע 
הוא כביכול לעצמותו ית', בחי' "אב", אבינו שבשמים. ומ"מ בכחו של יהודי, בכח "העצם 

ממש" שבו, לנחם את אבינו שבשמים.

והיינו שודאי ענין הגלות וכל הענינים הבלתי רצויים )בגלוי עכ"פ( הם ברצונו ית', 
וזוהי הכוונה ורק עי"ז תתבצע הכוונה וכו' וכו', ומ"מ אין הפי' ח"ו שיש רצון והכוונה 
בזה עצמו ח"ו, אלא אדרבה - "אין רע יורד מלמעלה" והכל טוב )ראה אגה"ק סי"א(, אלא 
יותר, שיתגלה הטוב העצמי, האמיתי,  ועצמיים  כ"ז כדי לעורר כחות פנימיים  שכוונת 

אבל ראה דבר מלכות שיחת ש"פ אחו"ק תנש"א, שם מובא כי הגאולה לא סותרת לעניני הגלות, אלא 
אדרבה, כל הענינים הטובים שבגלות ישארו, אלא רק יהיה גילוי הא', אלופו של עולם, בגולה. ואולי ענין 
זה שייך רק לאחר שנסתיימה עבודת הבירורים, אשר זהו מטרת שליחת בנ"י בגלות, וממילא "אין מה לפחד", 

כמבואר שם בשיחה.   
51( עמוד 217 ואילך.

ובאמת

ויובן



71כתבי חיים לוי יצחק

שלמעלה באין ערוך מהטוב הגלוי.

והיאך יתגלה אותו טוב פנימי ועצמי - ה"ז דוקא ע"י עבודת התחתון, וקושי ומיצר 
וכך  להקב"ה  עצמית  בהתקשרות  עמוק  ולב  איש  מקרב  בנ"י  יתעוררו  הגלות שמתוכם 

יתגלה הקשר העצמי שמעצמותו ית' לישראל.

אהבתם  תתגלה  שם  שדוקא  למרחקים,  יחידו  בנו  השולח  מהמלך  הידוע52  וכמשל 
העצמית, דבהיותם בקירוב ובגילוי זל"ז, הרי ניכרת רק אהבתם הגלוי', ודוקא כשרחוקים 
זמ"ז הן במקום והן במצב וכו' הרי דוקא עי"ז מתעורר הקשר העצמי שביניהם. והנמשל 

מובן.

הם  וכו'  והדוחק  ההעלם  ודוקא  העצם,  על  מעלימים  הם  הרי  ש"גילויים"  וכידוע 
ה"כלים" לגילוי והמשכת העצם.

והיינו שאין הכוונה בהמיצר והדוחק מצ"ע כ"א הכוונה שדוקא מתוך הצער והלחץ 
יבקע הגילוי העצמי. וזהו דוקא ע"י ש"אכפת" מאד מהריחוק והגלות ומ"מ חזקים בבטחון 

גמור שאין זה אלא בשביל הגילוי, שעי"ז מתעורר53 ומתגלה הקשר העצמי.

ה
		   אחרות: כל תכלית הגלות והריחוק כו' אך ורק כדי שיהודי יהיה גם אז  

		  קשור בתכלית לאלקות, ויצעק בכל כחו "עד מתי" ו"משיח נאו".  

וזוהי הסיבה שיהודי צריך להתפלל ולזעוק לבטל ענינים בלתי רצויים, וצ"ל איכפת 
לו מאד ההעלם על אלקות וכו' וכו', אף שהקב"ה רוצה בזה מאחר שעשה כן, כנ"ל כי 
אדרבה - כל מה שעשה הקב"ה כן הוא אך ורק כדי שיהיה ליהודי "איכפת" מכ"ז ועי"ז 

יהיה גילוי העצמות דוקא ע"י עבודתו של היהודי.

כי בודאי אין שום כוונה בענין בלתי רצוי מצ"ע, וכל הכוונה היא שהטוב האמיתי 
יפרוץ בגלוי גם מתוך הענינים הבלתי רצויים, ונמצא שצ"ל שקר שממנו תפרוץ האמת, 
רק  הוא  וכו'  והשקר  החושך  ומטרת  תכלית  כל  אבל  וכו',  האור  יפרוץ  שמתוכו  חושך 
כדי שהאמת והאור תפרוץ מתוכו54, שזהו דוקא ע"י עבודתו של יהודי שאיכפת לו מאד 
ואינו יכול לסבול את החושך בשו"א. ונמצא שאאפ"ל ש"בינתיים" הקב"ה רוצה בגלות - 

52( בהקדמת אדמו"ר האמצעי בתו"ח, הובא גם בשיחה המפורסמת דט"ו בשבט תשל"ט בקשר לענין 
הגלות.

53( ראה ד"ה ואתה תצוה תשמ"א )סה"מ מלוקט ח"ו(, שם מבואר באריכות איך הוא נוגע לעבודה ואיך 
הוא הסיוע מצד משה רבינו שיהיה מורגש אצל כאו"א כיצד "ימיו חסרים", וכולו שבור מכך שחסר הגילוי 
חוקת  "זאת  במאמר  בארוכה  כמבואר  רבינו,  אצל משה  בעיקר  שייך  זה  ולהעיר שענין  אלוקות שלמעלה. 

התורה" תשכ"ט )ספר המאמרים מלוקט ח"ה ע' שטו ואילך( בנוגע לתפילת עשיר אצל משה רבינו.
54( ראה בכל זה במתבאר במאמר "קץ שם לחושך" תשכ"ד )מלוקט שם ע' שכט ואילך(, שם מבואר שעיקר 
הגילוי הבא ע"י הגלות הוא עצם הנשמה, כי ענין הגלות הוא מס"נ שלמעלה משכל לגמרי ללא כל שייכות.

במילים



תורת תומכי תמימים 72

להיפך; הקב"ה רוצה שיהודי לא יוכל לסבול כ"כ את החושך והגלות ויזעק ומתחנן כ"כ 
עד שעי"ז באמת תתבטל הגלות מלכתחילה ויהיה ניכר שכל מציאותה הוא רק בשביל 

הגאולה.

ו
שהקב"ה "כל יכול"55 ויכול לעשות שהאמת תפרוץ מתוך השקר גם בלי 		  
יכול"  ב"כל  אם  הרי   - כלל(  זאת  מבינים  אנו  )אף שאין  שיהיה שקר  		  
עסקינן, ודאי שאין שום סיבה לשום דבר והכל הוא רק מפני שכך הוא בעצם בעצמותו 
ית' )"אזוי אזוי איז דער ענין"(. ומ"מ הרי בזה גופא "לית שמאלא בהאי עתיקא" והכל 
טוב בתכלית, וזהו גופא הרצון שכך עלה ברצונו ית' וזהו כל ענין הגלות שהגאולה תבוא 

דוקא ע"י שיהודי לא יוכל לסבול את הגלות ויזעק ויתחנן "משיח נאו".

ז
	       אפשר לתווך ה"סתירה" שנראית לכאורה בענין הגלות:

ידוע מה שחוזר כ"ק אדמו"ר שליט"א פעמים רבות מאד על  	      מחד גיסא, 
האימרה ש"מפני חטאינו" היא הסיבה האחת והיחידה ל"גלינו מארצנו" וממילא ברור 
את  שוללים  כ"כ  )ולכן  הגלות   - המסובב  ממילא  יתבטל  "חטאינו",  הסיבה  כשבהבטל 
הרעיון של "גאולה בכח עצמנו" ח"ו שזהו היפך כל ענין הגלות והגאולה ע"פ אמונת 

ישראל שהכל תלוי ב"חטאינו"(.

ומאידך גיסא, מצינו כמ"פ בשיחות שענין הגלות הוא לא רק בגלל החטאים, דא"כ 
היה צ"ל שהגלות תהיה באופן דהולך ופוחת ע"י תיקון החטאים, והרי רואים אנו להיפך, 
שהגלות הולכת ומתגברת, אלא פנימיות ענין הגלות הוא גילוי אור עצמי שאינו יכול 
ועוונות אלא  חטאים  על  כעונש  רק  אינה  הגלות  כוונת  ע"י ההעלם56.  אלא  להתגלות 

התכלית הוא בירור הניצוצות57.

ח
 	       הביאור58, אין פירושו של דבר שהגלות באה רק בגלל החטאים, אלא להיפך:
 	       כל מציאות החטאים )שבגללם הגלות( וכל הענינים הבלתי רצויים הרי היא 

55( וראה מה שביאר לעיל בשיחת ליל הושענא רבה תשד"מ, שלכאו' הוא סותר ק' למתבאר כאן.
56( לקו"ש ח"ב עמוד 360 ואילך עיי"ש.

57( לקו"ש ח"ג ע' 826, 1016 ועוד.
58( בהבא לקמן, ראה ספה"ש תשמ"ח ע' 566 ואילך, שם מבואר זה באריכות, ומקשר זה לכללות סדר 

השתלשלות, שהוא סדר דעולם התהו, היינו שאינו רק "מפני חטאינו", אלא כך הוסדר העולם מלכתחילה.

ואע"פ

עפ"ז

וי"ל



73כתבי חיים לוי יצחק

בפנימיות גילוי אור עצמי, אור הגאולה, שאא"פ להתגלות ע"י "גילויים" אלא דוקא ע"י 
ההעלם, שהאור )העצמי( בוקע מתוך החושך דוקא.

וכידוע בענין "נורא עלילה על בני אדם" שענין חטא עה"ד שרש כל החטאים וכו' 
הוא "מתוכנן" מראש )אלא שהוא באופן שאינו מכריח כלל את הבחירה לפי שהוא באופן 
ד"ליבא לפומא לא גליא" כו'( וכל ענינו כדי שעי"ז יבואר לגילוי אור גדול יותר, גילוי 

העצם המתגלה מתוך החושך דוקא.



תורת תומכי תמימים 74

 פרק רביעי

|דרגות באחדות ה' - לקוטי אמרים ושעהיו"א
כתמים   תחכמוני  בשבת  שבתו  בעת  גינזבורג  הרב  כתב  דלקמן  ה'הערה' 
היחוד  בשער  למבואר  סיכום  כמעין  מהווה  והיא  העמק,  מגדל  תות"ל  בישיבת 
בתניא  אמרים  ליקוטי  בחלק  כ"א־ב  בפרקים  למבואר  הקבלה  תוך  והאמונה, 
ולמאמרים נוספים59. נקודת הביאור בדבריו היא שישנם ב' אופני ביטול, הביטול 
מצד הקב"ה והביטול מצד עבודת הנבראים, ועל פי חילוק זה מבאר כמה שינויים 

במבואר בדא"ח בענין אחדות ה'.
גם  מובאת  שבדברים,  ה'  'עבודת  בנוגע  לעיל  למבואר  שייך  זה  שענין  מכיון 

'הערה' זו.
  		  

יחיד הוא  איך  ה'  אחדות  ענין  נתבאר  )מתחילתו(  והאמונה  היחוד    		  
		   ממש בשמים ממעל ועל הארץ מתחת, מאחר שכל הנבראים בטלים   
במציאות לגביו. ומבאר תחילה דבכל נברא יש בו אותיות דבר הוי' הנצבות ועומדות בו 
ומהוות אותו תמיד מאין ליש, ואם יסתלקו ממנו כרגע יהיה ממנו אין ואפס ממש )פ"א(, 
ואינו דומה לאומן שעשה כלי שא"צ להיות בו כח האומן תמיד, לפי שהאומן לא חידש 
בו דבר בעצם, כי עשאו יש מיש, רק ששינה הצורה והתמונה, אבל בריאת העולם שהוא 
יש מאין, והוא חידוש גדול יותר מקריעת ים סוף, מוכרח דבר הוי' להיות בתוכו תמיד 
להוותו ולהחיותו ואם יסתלק ממנו כרגע יהיה ממנו אין ואפס )פ"ב(, וא"כ כל נברא ויש 
נחשב לאין ואפס ממש לגבי כח האלקי שבו. כמו זיו השמש כשכלול ונמצא במקורו ה"ה 
אין ואפס )פ"ג( רק שהן הן גבורותיו לצמצם ולהסתיר שלא ירגיש הנברא את הדבר הוי', 
ויהיה בעיניו כאילו הוא דבר בפני עצמו )פ"ד(. ואח"כ )פ"ז( מבאר איך שמדת מלכותו 
ית' ושם אדנות ב"ה שהם אותיות דבר הוי' מיוחדות בתכלית בו ית', והלכך גם הנבראים 

בטלים במציאות ממש לגבי מהותו ועצמותו ית' כביטול אור השמש בשמש וכו'.

ובד"ה האומנם ונר חנוכה רמ"ג נתבאר ג"כ ענין הנ"ל. באופן אחר. דהתם מבאר ענין 
אני הוי' לא שניתי, שאין מציאות הנבראים בסתירה ח"ו לאחדותו ית', משום שהנבראים 
בטלים נגדו ית', כי דבר הוי' נמצא בתוכם תמיד להוותם בכל רגע ורגע, מאחר שפועל 
לפעול,  הפועל  כח  בו  להיות  צריך  התחדשות  וכל  ליש,  מאין  גמורה,  התחדשות  בהם 

בשער

59( דברים אלו עצמם התבארו על ידו לאחר זמן ב'פניני התניא' בדרך בהירה וכאן נכתב כשקו"ט.



75כתבי חיים לוי יצחק

וכמשל זריקת האבן מלמטה למעלה שעולה למעלה רק כשיש בו כח יד האדם הפועל 
הזריקה. וא"כ יש לנו להעמיק ולהבין דאמיתית מציאות הנבראים הוא הדבר הוי' הפועל 
לבדו  הוא  הוי'  והדבר  ואפס,  אין  היה  הוי'  הדבר  שמבלעדי  מאחר  אותם,  ומהוה  בהם 
הפועל בו ומוציאו מאין ליש, א"כ גם עכשיו כשישנו במציאות, הרי כל מציאותו הוא 
יכולים  אנו  ואין  לנו  בשר  מפני שעיני  ורק  כלל,  עצמו  בפני  מציאות  ואינו  הוי'  הדבר 
לראות הדבר הוי' המהוה אותו, לכן נראה לנו ליש, אבל אילו ניתנה רשות לעין לראות, 
היינו רואים בכל דבר שהוא אין ואפס, שאינו מציאות בפ"ע כלל, כי אם הוא הוא הדבר 
הוי'.ובעומק יותר, דהרי אוא"ס נמצא בכל מקום ומקום ממש )הכוונה בכל מקום גשמי 
וגם בכל "מקום" וענין רוחני( ואין מקום שיתפשט שם האור - הדבר הוי' - ולא יהיה 
נמצא שם המאור, אלא בכל מקום שמתפשט האור שם ממש נמצא המאור, א"כ הדבר הוי' 
בטל במציאות למקורו, ומאחר שכל מציאות הנבראים היא רק הדבר הוי' א"כ הכל בטל 

במציאות במקורם. ע"כ.

נתבאר  והאמונה  היחוד  דבשער  הביאורים,  שני  בין  השינוי  טעם  להבין  וצריך 
שהנבראים בטלים במציאות לגבי הדבר הוי' שהם בתוכו תמיד, ובמאמרים הנ"ל נתבאר 
זהו מציאותם", והדבר הוי' בטל  שמאחר שדבר הוי' נמצא בתוך הנבראים תמיד "א"כ 
במציאות במקורו, ולמה לא נתבאר בשער היחוד והאמונה ד"א"כ זהו מציאותם" והצורך 

להגיע לביטול במציאות במקורם.

ובלקוטי אמרים )פ"כ וכ"א( מבאר ג"כ ענין ומהות אחדותו של הקב"ה שאין העולמות 
והנבראים פועלים בו שום שינוי ח"ו כי התהוות כל העולמות וחיותם וקיומם המקיימם 
שלא יחזרו להיות אין ואפס כשהיו אינו אלא דבר הוי' ורוח פיו ית' המלובש בהם, ודבר 
או  ושכלו  חכמתו  בכח  בהיותם  הדיבור  אותיות  כמו  ומקורו  בשרשו  ומיוחד  בטל  הוי' 
בתשוקה וחמדה שבלבו ובו'. נמצא ביאור הוא ע"ד המבואר במאמרים הנ"ל שהנבראים 
הם עצמם הדבר הוי', והדבר הוי' בטל במציאות במקורו. )אף שיש לדחוק שכוונתו ג"כ 
שאינו  אלא  הוי',  בדבר  במציאות  בטלים  שהנבראים  והאמונה  היחוד  בשער  להמבואר 
מזכיר כל הפרטים מאחר שבא רק "להזכיר תחילה בקצרה ענין מהות אחדות של הקב"ה"(. 

וצריך להבין טעם השינוי.

והנה מתחילה צריך להבין מהו ענין הנ"ל המבואר במאמרים דמאחר שדבר הוי' נמצא 
בתוך הנבראים תמיד להחיותם "א"כ זהו מציאותם", דלכאורה אמאי, והרי הם מציאות 

שנהייתה מהדבר הוי' ולא שמציאותם עצמה היא הדבר הוי'?

כי אם  וכלל,  כלל  כוונתו לבאר שאין מציאות הנבראים מציאות  ואין  וי"ל דאה"נ, 
מהדבר  שנתהוו  דאחר  נמי  הכי  אין  אבל  הוי',  הדבר  בלי  עצמם  בפני  מציאות  שאינם 
מהדבר  תמיד  שנמשכים  מאחר  נפרדים  שאינם  ורק  במציאות.  קיימים  הם  אמנם  הוי' 
הוי' שבהם. וע"ד אור השמש הנמשך תמיד בשמש, כפי שהוא יצא ממקורו ונמצא מחוץ 
ה"ה  מקום  מכל  באמת",  יש  שם  עליו  "ונופל  קיימת,  מציאות  שהוא  דאע"פ  להשמש, 
בטל לשרשו ומקורו, וביטולו הוא שאינו מציאות בפני עצמו בלי מש, אבל אה"נ דאחר 



תורת תומכי תמימים 76

שנתהוה מהשמש ה"ה מציאות אלא שאינו נפרד, וכמו"כ הוא בהנבראים כדלעיל.

יותר  הרבה  הוא  הנבראים  בביטול  והאמונה  היחוד  בשער  שהמבואר  עפי"ז  נמצא 
מהמבואר במאמרים הנ"ל ובלקוטי אמרים, דהתם נתבאר רק שנבראים בטלים לדבר הוי' 
רק כאור השמש שמחוץ לשמש, ובשער היחוד והאמונה נתבאר שבטלים במציאות בדבר 
הוי' כאור השמש בשמש. א"כ צריך להבין אמאי לא נתבאר במאמרים הנ"ל ולקו"א ביטול 

הנבראים למקורו באופן נעלה יותר כבשער היחוד והאמונה.

וי"ל על פי המבואר בשיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )נדפסה בלקוטי שיחות 
ובאופן  למטה  דמלמעלה  באופן  הנבראים,  ביטול  אופני  שני  שישנם   )1334 עמוד  ח"ד 
מלבדו"  עוד  אין  האלקים  הוא  הוי'  כי  לדעת  הראית  "אתה  דבפסוק  למעלה.  דמלמטה 
מבואר מה שנמשך במתן תורה מלמעלה, שאז נראה במוחש שכל מציאות השמים הוא שם 
הוי' וכל מציאות הארץ הוא שם אלקים, ולכן נאמר "אין עוד מלבדו" - שלילה בתכלית 
של כל מציאות זולתו ית'. ובפסוק "וידעת היום והשבות אל לבבך כי הוא הוי' האלקים 
בשמים ממעל ועל הארץ מתחת אין עוד" מבואר היחוד כפי שהוא מלמטה למעלה מצד 
הנבראים, שאז אין זו שלילה בתכלית של מציאות העולם, אלא דהגם שישנה מציאות 
דשמים וארץ )ולכן מוזכר בפסוק "בשמים ממעל ועל הארץ מתחת", שלא כבפסוק הקודם( 
מ"מ מיוחדות הן בתכלית היחוד "ואינן נקראות )לעצמן( בשם כלל, אפילו בשם עוד שהוא 

לשון טפל". ולכן נאמר "אין עוד" ולא "מלבדו" כי אין זו שלילה בתכלית כנ"ל.

ומבואר בהמשך השיחה דמ"מ נאמר "היום" שמורה על העדר השינוי דוקא בפסוק 
ע"י העבודה שלמטה,  "וידעת", המורה על היחוד דמלמטה למעלה, לפי שהיחוד הבא 
אף שאינו שולל את מציאות הנבראים כנ"ל. בו דוקא מתבטא אמיתית ענין אחדותו ית'. 
בפסוק  הוא  והאמונה"  היחוד  "שער  זה התחלת  גם מטעם  "וי"ל אשר  שם   )6( ובהערה 
בהיחוד  יותר  ה"ז  ולכאו'  ית'  אחדותו  ענין  אמיתית  לבאר  שבא  דאף  היינו  דוקא"  זה 
שמלמעלה למטה שבפסוק "אתה הראית" מ"מ פתח ב"וידעת" כי דוקא בהיחוד שמלמטה 

למעלה מתבטא אמיתית ענין אחדותו ית'.

לביטול  בנוגע  היא  ההדגשה  עיקר  והאמונה  היחוד  שער  דבתחילת  מכאן  משמע 
הנבראים. וכן יש לדייק במפתח כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לספר התניא דמציין 
בערך "ביטול" לפרק ג' ופ"ו בשער היחוד והאמונה, ובערך "אחדות" מציין רק לפרק ז'. 
משמע דבפרקים הראשונים עד פ"ו )שם מתחיל לבאר ענין הביטול של הדבר הוי' במקורו 

וכו'( עיקר ההדגשה היא על ביטול הנבראים, וכדמשמע משיחה הנ"ל.

)ופרק כ"א  וכ"א בערך "אחדות"  כ'  ובנוגע ללקוטי אמרים, מציין במפתח את פרק 
גם בערך ביטול( דהיינו ששם עיקר ההדגשה לבאר את אחדות ה', וכמ"ש בתחילה פ"כ 
"להזכיר תחילה בקצרה ענין ומהות אחדותו של הקב"ה". וכן בד"ה האומנם ונ"ח רמ"ג 
מבאר ענין ההתבוננות בשמע ישראל גו' הוי' אחד, דהיינו שעיקר ההדגשה היא לבאר 

את אחדות ה'.



77כתבי חיים לוי יצחק

ולפי"ז י"ל דבלקוטי אמרים פ"כ ובמאמרים הנ"ל, מאחר שההדגשה היא לבאר ענין 
אחדותו של הקב"ה, שאין מציאות העולמות והנבראים בסתירה ח"ו לאחדותו ית', ולכך 
כזיו השמש  הוי' שאין מציאות מבלעדו  בביאור שכל מציאות העולמות הוא הדבר  די 
שמחוץ לשמש כנ"ל, וא"כ מובן שאין שום דבר נוסף ואין שום מציאות בפני עצמה חוץ 
מאלקות ח"ו. ואח"כ מבאר בעומק יותר, שגם עם אלקות אין העולמות מציאות, "ואני 
הוי' לא שניתי" כלל, משום שהעולמות נמשכים מדבר הוי' והדבר הוי' בטל במציאות 
במקורו, וא"כ גם העולמות והנבראים בטלים במציאות במקורם ואינם מציאות כלל. ואין 
צריך להגיע לזה שהנבראים בטלים במציאות בתוך הדבר הוי', כי בלאו הכי מובן שאין 

הנבראים מציאות כלל ואני הוי' לא שניתי ממש.

משא"כ בשער היחוד והאמונה שעיקר ההדגשה לבאר ענין ביטול הנבראים וכמ"ש 
כפי  הביטול  ענין  מבואר  ולפיכך  ובטל,  כטפל  אפילו  נמצא  דבר  שום  עוד" שאין  "אין 
שהוא מצד הנבראים שהם אין ואפס ממש לגבי הדבר הוי' שנמצא בתוכם כאור השמש 
אשר בתוך השמש. ואח"כ בפ"ז ממשיך לבאר עפי"ז ענין אחדות ה', אשר אפילו הדבר 
הוי', שלגביו יש איזו תפיסת מקום לנבראים, הריהו בטל במציאות ממש לגמרי בשרשו 

ומקורו.



תורת תומכי תמימים 78

 פרק חמישי

|ג' דרגות בהפיכת החושך לאור
לגני" - מאמרי קבלת הנשיאות של  ידועה למאמרי "באתי  חביבות מיוחדת 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א. ה'הערה' דלקמן אמנם גם היא לא קשורה 
נוגעת  אלא  אחרת',  ולא  'כך  שהוא  העצמות  ולרצון  ה''  'אחדות  לנושא  ישירות 
בעיקר בעבודת היהודי להוריד את השכינה למטה, אשר "זה דורשים מאיתנו דור 
עולם־שנה־ ג' האופנים־ממדים הקיימים כאן למטה,  נתבאר  ב'הערה'  השביעי", 

נפש, ומהי העבודה הנדרשת כפועל יוצא לגלות את כח העצמות הנמצא בעולם.

א
בתחתונים שכינה  שעיקר  איך  מבאר  )מתחילתו(  תש"י  לגני  באתי     		  
חשוכא לאהפכא  היא  בעולם  העבודה  עיקר  ולכן  היתה,  דוקא    		  

לנהורא, שהחושך עצמו דוקא יאיר.

ומבאר בזה ג' דוגמאות בעבודה במשכן ומקדש, שבהם מודגש שהעיקר הוא להפוך 
החושך דוקא: דוגמא הא' )פ"ב( מקרבנות, שהקרבן, שענינו קירוב לאלקות, הוא דוקא 
מבהמה. וכן בעבודה, שעיקר העבודה היא להפוך את נה"ב דוקא לאלקות. דוגמא הב' 
)פ"ג-ה( מענין השטות ועצי שיטים, שעיקר העבודה לא לבטל השטות, כ"א להפוך השטות 
דקליפה לשטות דקדושה. ודוגמא הג' )פ"ו-ט( מענין הקרשים, שענינם של אותיות ק' ור' 
הוא קליפה, והש' הוא האמת המקיים את השקר, וצריך להפוך אותם גופא ולעשות מהם 

"קרש" למשכן, כמבואר במאמר בארוכה.

החושך  להפוך  שצריך  הענין  להמחיש  רק  הוא  אלו  דוגמאות  שנקט  מה  ולכאורה, 
גופא לאלקות )בכמה פרטים(, ולא שעיקר ענין הפיכת החושך מתבטא בדוגמאות אלו.

אמנם ע"פ הידוע )ובפרט בשיחות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א(, עד כמה מדוייק 
כל דבר בתורה ובפרט במאמרי רבותינו נשיאינו, ובפרט בהמשך זה המהוה כעין "צוואה" 
לדורנו דור השביעי וכו', י"ל לכאורה שנקיטת ג' דוגמאות אלו הוא בדיוק, לפי שבהם 

דוקא מתבטא הסדר דהפיכת החושך לאור בעבודת האדם.

ב
 	                 הביאור, דהנה ראשית הפיכת החושך לאור הוא להפוך השכל ומדות דנה"ב,
ע"י  דזהו  באלקות,  ויחפצו  ירצו  עוה"ז  בעניני  וחפצם  רצונם    	       שתמורת 

בהמשך

וי"ל



79כתבי חיים לוי יצחק

דהנה

התבוננות שגם הנה"ב תוכל להבינו, דאלקות הוא אמת וחיים וכו', וא"כ כדאי לנה"ב 
לחפוץ בו, דדוקא מפני שהיא מתאוה לכל דבר שהוא טוב לו, הרי הטוב האמיתי הוא 

אלקות.

דזהו היוצא מהמבואר בפ"ב בענין הקרבנות, קירוב הכוחות והחושים לאלקות, דע"י 
התבוננות הנה"א להסביר לנה"ב, מהפך הוא אש האהבה דנה"ב לאלקות.

אמנם אפילו כשכבר פעל זאת, עדיין לא הפך את ה"בהמיות" דנה"ב לאלקות, כ"א 
הוא  האמיתי  שהטוב  ולהרגיש  להבין  יכולה  היא  שגם  שבה  והאמת  הטוב  את  גילה 
]ואע"פ שגם כשנה"ב מבינה ומרגישה זהו לא הרגש של הנחת עצמותו לאלקות  אלקות 
שמצד  גופא,  המתאוה  דכח  החושך  הפיכת  ג"כ  ה"ז  וא"כ  לי",  "טוב  הוא  שאלקות  אלא 
טבעו להתאוות לכל דבר שהוא טוב לו, יתאוה ויחפוץ באלקות, אך מ"מ לא הפך בזה כל 

ה"בהמיות" גופא לאלקות[.

וע"ז בא הביאור בדוגמא הב' מענין השטות דנה"ב שצריך להפכו לטוב, והיינו שאי"ז 
שמבאר ומסביר לו שלא יהיה שוטה, דאז אינו מהפך את השטות כ"א מבטלו, אלא עיקר 
העבודה היא להפוך השטות לשטות דקדושה, שכח זה גופא שאינו מתחשב בשום שכל 
והגיון ומתנהג למטה מטו"ד, כח זה גופא יהפכו לטוב לקבוע לו קביעות בנפש בעניני 
אלקות שלא יהיה נדחה וניזוז ממקומו בשו"א, למעלה מטו"ד לגמרי )כמבואר בסוף פ"ה(, 

שאז ה"ה הופך השטות דנה"ב גופא, ומשתמש בו גופא לקדושה.

אמנם גם בזה לא די, דעם היות שכבר הפך גם השטות גופא לקדושה הרי עדיין את 
"נקודת" נה"ב לא הפך לקדושה. וכמבואר בכ"מ, שיש בנה"ב )כמו בנה"א( הציור דשכל 
ומדות - עשר כוחות הנפש הפנימיים, למעלה מהם הרצון וכו' - כוחות מקיפים שלמעלה 
מטו"ד, ולמעלה מכ"ז זהו עצם הנפש. דבנה"א עצמותה הוא שהיא דבוקה בתכלית ואינה 
יכולה כלל שאינו יכול ליפרד מאלקות לפי שזה כל מהותה, ובנה"ב הוא להיפך דעצמותה 
השטות  גם  נה"ב,  עניני  כל  נובעים  שממנו  הישות  הרגש  ד"אני",  ההרגשה  עצם  הוא 

שלמעלה מטו"ד, וגם עניני השכל ומדות שע"פ טו"ד.

והנה כהנ"ל הוא שהופך עניני הטו"ד לאלקות, שיבין וירגיש אלקות, וגם התנועה 
ד"שטות" שאינו מתחשב בטו"ד ג"כ מנצלו ומשתמש בו לאלקות, אמנם בעצם הישות הרי  

לא נגע כלל ולא הפכו.

ואף שלכאורה אא"פ להפכו, מ"מ מכיון שעיקר הכוונה לאהפכא כל החושך לנהורא 
ע"כ שצריך גם ובעיקר להפוך לקדושה גם החושך הכי גדול - ישות נה"ב.

וי"ל שזה החידוש בהביטול ד"קרש" שמהפך גם הישות לאלקות, וכדלקמן.

ג
ע"פ המבואר בפ"ו החילוק שבין אות רי"ש לאות דל"ת )שהוא לעומתו 		  
בקדושה( הוא דבאות ד' יו"ד מאחוריו, דיו"ד מורה על הביטול ואזעירת  		  



תורת תומכי תמימים 80

גרמה, והיינו דענין השפלות והביטול הוא מצד שבטל לאלקות, משא"כ רי"ש שאין בו 
יו"ד הוא שאין בו ביטול אלא כל ענינו להיות יש ומציאות )ומה שהוא רי"ש )מלשון רש 

ועני( - לפי שבאמת אינו מאומה כמבואר שם ספ"ו(.

שבקדושה  דכשם  )פ"ח(,  שם  בהמשך  המבואר  לפי  צ"ל  רי"ש  על  בקו"ף  והחידוש 
באות ד' היו"ד הוא רק מאחוריו, שהביטול הוא בבחי' אחוריים וחיצוניות, שחפץ ורוצה 
הוא  שהביטול  מלפניו,  היו"ד  ה'  ובאות  מציאותו,  בעצם  בטל  אינו  מ"מ  אך  להתבטל, 

פנימי, שזהו ע"י תומ"צ שפועלים וממשיכים בו אלקות בפנימיותו.

ועד"ז )צ"ל הפירוש, כי אינו מבואר כ"כ בפנים( הוא בההיפך, בקליפה, דבאות ר' אין 
הישות כ"א בבחי' אחוריים וחיצוניות, שאינו חדור בכל מציאותו בישות, כ"א נשאר בו 
איזה שהוא שייכות לקדושה. וכמבואר בהמאמר, שרי"ש הוא מחשבה ודיבור דקליפה, 
אבל אין בו מעשה הפכי דקליפה היפך התומ"צ. והיינו שאינו מנותק לגמרי מאלקות, כי 
סו"ס הנהגתו בפועל היא הנהגה של תומ"צ, שזה מורה שהוא עדיין משייך א"ע לקדושה, 
ולא מצא עוז בנפשו לעבור בפו"מ על רצון ה' )הגם שעובר במחו"ד אבל אינו נרגש כ"כ 
שבזה הוא לגמרי נגד אלקות. והיינו שהישות שלו עוד לא נתפשט כ"כ, ונשאר בו עוד 
ביטול קצת. וזוהי ההוספה דאות ק', שיש בו גם מעשה היפך רצון ה', היורד "למטה מן 
השורה", והיינו שכבר מרגיש א"ע בעה"ב ע"ע, ועושה כל אשר יחפוץ ר"ל בפו"מ, ואינו 

מתחשב בזה שזהו היפך רצון ה'.

נמצא שעיקר ההוספה באות ק' הוא לא רק ענין המעשה )אף שכ"ה בפועל, כמבואר 
במאמר( אלא שהישות מתפשטת ביותר. וי"ל שזהו החידוש בהעבודה דלעשות למשכן 

"קרשים", להפוך את הישות גופא לאלקות.

ד
כיצד צלה"ב  לטוב  הישות  עצם  להפוך  הוא  האתהפכא  שעיקר  עפי"ז       	 

 	         אפשר להפכו, ובמה הופכים אותו.

לעשות  דצריך  הוא  לקדושה  הקרש  דהפיכת  בהעבודה  במאמר  שמבואר  מה  והנה 
מהקרשים "עומדים" - עמודים לחבר אוא"ס עם עולמות, ולהכרית קנה הקו"ף ולעשות 
ממנו ה' שאז יהיה כדבעי, ולעמוד בתוקף ללא התפעלות כלל מהמונעים ומעכבים לקיים 
התומ"צ, וא"כ צ"ל שבזה מהפכים הישות לקדושה )וראה בארוכה בד"ה באתי לגני תשי"ח 

ותשי"ט(.

ואולי י"ל הפי' בזה בפשטות, וכמבואר בכ"מ, שאפשר לנצל הישות שלו לבלי התפעל 
וכפי שמאריך  ולפעול כל מה שצריך.  ה',  ומבחוץ, לגשת לעבודת  מכל מנגד, מבפנים 
בפ"ח )בהסבר אות ה'( בגבאי צדקה שצ"ל בתוקף גדול )ומ"מ מדבר בנחת וקירוב הדעת(. 
ונמצא שבזה מנצל "נקודת" נה"ב - הישות, ומהפכו לקדושה, שעל ידו עומד בתוקף בכל 
"גאוה" שאי"ז מתאים  בנסיונות מצד  ליעפליער, שעמד  וכהסיפור מר"מ  עניני אלקות. 

אמנם



81כתבי חיים לוי יצחק

לחסיד של אדה"ז. וע"ד "אַ ציבעלע פון דיר וועט ווערן אבער חסידות זאלסטו חזר'ן", 
שמנצל הישות והגאוה לחזור חסידות בשפה ברורה ולהשפיע, ולעמוד בתוקף וכו'.

]ומ"ש בכ"מ שלעצם הישות אין תיקון, זהו לעצם הישות דוקא שצריך העברה וביטול 
לגמרי, ולהחדיר בעצמו שאינו כלום כו', אבל המדובר כאן הוא אדרבה, שמשתמש בהישות 

שלו )ציור הישות( בשביל הביטול לאלקות.[

ואם כנים הדברים שזהו הפי' במאמר, יובן היטב כהנ"ל שג' הדוגמאות שבהמשך הם 
בהתאם לסדר הפיכת נה"ב: תחילה הפיכת כוחות הפנימיים, השכל והמדות שלה לאלקות, 
ואח"כ  מטו"ד,  ללמעלה  מטו"ד,  שלמטה  השטות  שבה,  המקיפים  כוחות  הפיכת  אח"כ 
הפיכת הישות )שהוא ביטוי של עצם נה"ב, ועכ"פ עצם הציור הגלוי שלה( להשתמש בו 

לאלקות.

ה
 	        בהמשך המאמר )פי"א( מבאר דמהו באמת הטעם שהאתהפכא הוא ענין כ"כ
 	      עיקרי,  לפי שמדת הנצחון  מושרש  בהעצמות.  ומביא ע"ז  מאמר הזוהר 
"אוא"ס למעלה מעלה עד אין קץ ולמטה מטה עד אין תכלית", ומבאר בארוכה )פי"ג-י"ד( 
הענין דלמטה מטה עד אין תכלית, שיכול לירד למדרגות הכי תחתונות, וגם שם להשאר 

בכל תוקפו בלי שום שינוי.

מבאר ענין למעלה מעלה עד אין קץ )שזהו האוצר שלמעלה( שיכול  )פט"ו(  ואח"כ 
להתעלם בהעלם אחר העלם ובעילוי אחר עילוי עד אין קץ, ויכול לעשות ענינים שהם 

הפכו לגמרי, החל מהצמצום, ועד עיקר ההעלם והסתר בעוה"ז הגשמי.

והן הענין שלמעלה מעלה עד א"ק  שלפ"ז נמצא שהן הענין דלמטה מטה עד א"ת 
הצמצום  עיקר  ובו  האור,  מגיע  בו  תחתון  הכי  שהוא  הגשמי,  בעוה"ז  דוקא  מתבטאים 

וההעלם.

וממשיך )בפט"ז( ומבאר גודל ועומק הענין דלמעלה מעלה עד א"ק )במשל(, ובדוגמא 
למעלה )פי"ז( הוא האור שאינו בגדר שייכות כלל להעולמות, וזהו בחינת "הוא" )ב"היה 
הוא ושמו בלבד"( דקאי על עצם האור, וזהו האוצר למעלה, שאין מבזבזים אותו כ"א 

לצורך נצחון בהמלחמה, ומשום ששורש הנצח הוא בפנימיות הכתר, עכת"ד.

האור  עצם  הוא  דהאוצר  האוצר,  מבחינת  למעלה  מושרש  הנצח  שכח  לפ"ז  ונמצא 
שאינו שייך להתגלות והוא סתום בעצם, אך מכיון שזקוקים לנצוח בהמלחמה, וזה נוגע 

לעצמותו שלמעלה גם מעצם האור, לכן מגלים גם את מה שלא ניתן לגלות.

משייכות  שלמעלה  באלקות  דאוא"ס,  בההפלאה  ענינים  ג'  בכאן  שמבואר  נמצא 
לעולמות, א( למטה עד א"ת. ב( למעלה עד א"ק, האוצר. ג( שרש כח הנצח בעצמותו ית'.

והנה



תורת תומכי תמימים 82

ו
 	        אפ"ל שג' ענינים אלו הם בהתאם לג' הענינים שנת"ל בעבודת אתהפכא
 	         חשוכא לנהורא בנפש האדם )ולא רק משום שמספרם ג', אלא שמתאימים 

הם בתוכן הענין(.

ויובן בהקדם הביאור בהחילוק והמעלה בג' דרגות אלו, עד כמה בא בהם לידי ביטוי 
ענין הבל"ג בו ית', שאינו מוגבל בשום דבר כלל:

"אוא"ס למטה מטה עד א"ת" מבטא את הבל"ג שבו, שיכול להתפשט עד אין שיעור, 
יכול להגיע לכל מקום ולכל דבר, ובכל מקום שיבוא יכריז ויאמר אין עוד מלבדו.

ואע"פ שפירושו של דבר הוא שהוא יביא את ה"אין עוד מלבדו" לכל מקום, ויעשה 
את כולם כלים לאלקות, מ"מ דבר שכל ענינו הוא היפך האלקות, לנגד ולהפריע, לא 
יפעל בו ענין זה אא"כ יבטלו, או שימצא בו עניני טוב, אבל את ה"רע" שבו גופא לא 

יהפוך, כי ענינו של אור זה לגלות שאין כלל רע, כי אין שום דבר חוץ ממנו.

"למעלה מעלה עד א"ק" הוא ענין עמוק יותר, שמגלה ששרש ההעלם והרע גופא, הוא 
מבחינה עמוקה ביותר בעצמותו, העלם העצמי, סתימות שאינו שייך לגילוי, כמו שהוא 
לעצמו מצ"ע, והיינו שהוא מהפך את ההעלם והרע גופא שיתגלה שרשו ופנימיותו, אך 
לא באופן שמוצא בו טוב ושייכות לאלקות, אלא שבזה גופא שאינו שייך לאלקות ה"ז 
מבטא את כוחו ית' הבל"ג לגמרי שיכול להתעלם כ"כ ולעשות מציאות היפך השייכות 
לאלקות, ועד שדוקא ענין זה מגלה את אמיתית הבל"ג שבו, כי כל הגילוי וההתפשטות 
מתבטא  דהיפך,  ובתנועה  בהעלם  ודוקא  לעצמו,  כמו"ש  העצמי  העלם  את  מבטא  אינו 

כמו"ש בעצמותו, למעלה מכל שייכות להתפשטות וגילוי.

אמנם גם זה אינו מבטא ממש את עצמותו ית', כי עצמותו ית' הוא למעלה מכל הציורים, 
הן למעלה מהציור דהתפשטות בכל מקום, והן למעלה מהציור דהעדר ההתפשטות, שגם 
זה ציור - ציור של סתימות והעלם, והוא ית' בעצמותו אינו מצוייר ומוגדר בשום דבר, 
ויכול הוא להיות איך שירצה כי הוא למעלה מהגדרים דהעלם וגילוי, ולכן ממנו דוקא 

נובע הכח לגלות גם את העלם העצמי )ולהעלים גם את הגילוי(.

ז
 	       פי כל זה אפשר לומר שהביאור בהג' העבודות הנ"ל שבמאמר הם בהתאם
 	         לג' ענינים אלו באלקות, העבודה הא' דהפיכת השכל והמדות דנה"ב לטוב, 
היינו שהוא מוצא את הטוב שבנה"ב, שהיא ג"כ שייכת להבין ויכולה להרגיש שאלקות 
הוא טוב. והיינו שכאן נתגלה הבל"ג דאלקות, שיכול להגיע לכל מקום ולכל דבר, גם 
לתוך הנה"ב. ולכן ע"י עבודה זו ממשיכים את בחי' אוא"ס שלמטה מטה עד א"ת, שענינו, 

כנ"ל, לגלות אלקות בכל מקום ובכל דבר.

ואולי

ועל



83כתבי חיים לוי יצחק

אבל בזה עדיין לא הפכו את הרע גופא לטוב, וכנ"ל שאין זה מהפך את "בהמיותה" 
דקליפה  השטות  הפיכת  הב',  העבודה  היא  ולזה  שבה.  הטוב  את  מוצא  כ"א  נה"ב  של 
לשטות דקדושה, שבזה משתמשים בההעלם וברע ובשטות גופא דנה"ב, לחזק ולהגביר 
את עניני אלקות. ולכן עי"ז ממשיכים בחי' אוא"ס למעלה מעלה עד א"ק, שענינו, כנ"ל, 
ההעלם והסתימות שאינו מתבטא בגילוי אלקות, כ"א דוקא בהעלם והיפך אלקות, לפי 
שהוא סתום בעצם, וכאן, שלקחו דבר שהוא היפך האלקות, ולא שמצאו בו טוב נוסף, 

אלא השתמשו בזה גופא לבטא אלקות יותר, ה"ז ממשיך אור זה שזהו ענינו.

נקודת  שהיא  דנה"ב,  ה"נקודה"  את  הפכו  לא  אבל  בנה"ב,  פרט  רק  זהו  מ"מ  אבל 
וה"ז מעורר  גופא לאלקות.  וזוהי עבודה הג' שמשתמשים בעצם הישות  כנ"ל.  הישות, 
ומגלה את כח עצמותו ית' שאינו מוגדר ומצוייר בשום דבר, ויכול לבוא גם בהפכו ממש. 
והיינו דבעבודה הב' "מצאו" את האלקות שבהסתימות וההעלם, אבל לא בעצם הנקודה 
שנגד אלקות. ודוקא מצד עצמותו ית' שייך שגם עצם נקודה זו תשבר, ויהיה לאלקות, 

עכ"פ הציור שבה. ציור הישות. כנ"ל סוס"ד.

)ראה לקו"ש ח"ו שיחה ב' לפ' שמות, ועוד( ולכן העבודה בניצול הישות לקדושה היא 
המגלה את כח העצמות ממש.



תורת תומכי תמימים 84

 פרק שישי

|דירה בתחתונים
הנושא של 'דירה בתחתונים' כמו שהוא יקר וחביב ויסוד בתורת כ"ק אדמו"ר 
ה'פניני  הוגי  יצחק'.  לוי  חיים  ב'כתבי  פינה  אבן  הוא  הרי  שליט"א,  המשיח  מלך 
התניא' מייקרים את ה'הוספה' שחיבר לפרקים לו-לז בענין 'דירה בתחתונים' בדור 
השביעי וכך ברוב שיעוריו לא פסק מלהגות בזה. וכאן באו הדברים באופן מסודר.

 הדברים נדפסו ב'קובץ חידושי תורה' מאנ"ש כפר חב"ד, ח"י אלול ה'תשמ"ב60. 

א
 	        יו"ט של ר"ה תרס"ו מביא כמה טעמים המבוארים בספרי קבלה בטעם

 	           בריאת העולם:

א. כדי להיטיב לברואיו. ב. לגלות שלימות כחותיו ופעולותיו כו', ומבאר שלא יתכן 
אלו, שהרי מצד טעמים  היה אלא בשביל טעמים  לא  בריאת העולם  לומר שכל מטרת 
אלו היה די ומספיק עולמות העליונים ולא היה צריך לברוא עולמות התחתונים, ועוד 
שאמיתת טעמים אלו אינם שייכים למעלה, שהרי הוא ית' תכלית השלימות ואין הכח חסר 
פועל וכו', וא"כ אין שייך לומר שמשהו משלים אותו וכו' עיי"ש באריכות, אלא תכלית 
הכוונה הוא דנתאוה הקב"ה להיות לו ית' דירה בתחתונים, שזהו מצד התשוקה לבד, לא 
מצד ההכרח ח"ו בשביל השלימות וכו', ואין אנו יודעים טעם שכלי מפני מה נשתוקק כו' 
והכוונה בזה בכדי להמשיך גילוי עצמות אוא"ס דוקא למטה וכו', שאין זה מצד איזה 
הכרח וטעם שכלי כ"א מפני שנתאוה כך שהוא למעלה מטו"ד )וכמו שאמר רבינו ז"ל 

)=אדמו"ר הזקן( אז אויף א תאוה איז קיין קשיא( עכ"ל בקיצור.

אלא  קבלה,  בספרי  כתובים  שה"ה  אמת,  אינם  הנ"ל  שהסברים  הפי'  שאין  ]וכידוע 
שנכונים הם רק בדרגות נמוכות יותר באלקות בהם העולם תופס מקום, באורות וגילויים, 
אבל בעצמותו ית' אאפ"ל כי אם הכוונה דדירה בתחתונים[ ולכאו' תמוה, דאם אנו מניחים 
הנחה שאין אנו יכולים להבין מפני מה נתאוה, א"כ איך יכולים אנו לידע מהו הדבר לו 
לגלות  בעליונים,  דוקא  הוא  רוצה  ושמא  בתחתונים.  דירה  דוקא  הוא  ושרוצה  נתאוה, 
שלימות כחותיו וכו' וא"ת למה יתאוה לזה - אויף א תאוה איז קיין קשיא, כפי שאנו 

אומרים בנוגע לדירה בתחתונים!

בד"ה

60( 'להאיר' כי בקובץ זה התפרסמה הערתו המפורסמת של הרה"ח הרה"ת ר' זושיא ע"ה וילימובסקי 
אודות "ענינו של מלך המשיח".  



85כתבי חיים לוי יצחק

ב
דהנה בתחתונים".  "דירה  בכוונת  הפי'  מהו  בכלל  תחלה  להבין  צריך  		  
בד"כ מבארים זה במשל )המובא בחסידות על( "צפור המדברת", דאע"פ  		  
מתענג  מ"מ  מהצפור,  יותר  טוב  מדבר  אדם  שהרי  הדיבור,  מעצם  מתענג  המלך  שאין 
מהחידוש שבדבר, שגם הצפור שבד"כ אינה מדברת ומ"מ כעת היא מדברת. וכן מבארים, 
בקשר לתענוג דדירה בתחתונים, דאע"פ שביטול היש הוא מדריגה תחתונה מאד בביטול, 
שה"ה מרגיש עצמו יש, ומ"מ ה"ז גורם תענוג כביכול למעלה מאחר שזהו חידוש שאף 

יש שמצ"ע אינו בטל ומ"מ ה"ה כעת בטל.

כולל  אינו  המלך  שהרי  כלל,  לנמשל  דומה  המשל  אין  דלכאו'  תמוה,  לכאו'  אמנם 
בתוכו התענוג דצפור המדברת, ולכן מתענג מזה מאחר שהדבר משלים אותו ומוסיף לו, 
אבל הקב"ה שהוא תכלית השלימות ואינו חסר שום דבר ואינו זקוק לשום דבר - מה יתן 

ומה יוסיף לו ביטול היש של הנבראים?!

ועל כרחך שלא זהו הפי' בכוונת דירה בתחתונים. וכדאיתא בד"ה הנ"ל שלא יתכן שום 
טעם שכלי לבריאת העולם ע"י הקב''ה, משום שכל טעם שכלי מסביר שישנה איזו שהיא 
מעלה לדבר מסוים, וע'"י בריאת העולם מתווספת אותה מעלה, אבל מאחר שהקב"ה הוא 
תכלית השלימות ולא חסר שום דבר ואינו זקוק לשום דבר - מה שייך שמשהו, יהיה מה 

שיהיה, יתן לו משהו! 

טעם  לא  ואפילו  שכלי,  והסבר  טעם  שום  בלי  היא  העולם  בבריאת  שהכוונה  וע"כ 
הכמוס וחתום שאינו יכול להתגלות, שהרי שום דבר אינו שייך ח''ו שיוסיף לו ית' מאומה 
כנ"ל, אלא זהו רצון ובחירה עצמיים, שרצה בזה אך ורק מפני שהוא רוצה ולא משום 
שהדבר מוסיף לו משהו ח"ו. ולכאו' אינו מובן מהו הפי' שרוצה בזה בעצם - למה ומדוע 

הוא רוצה כן אם אין זה מוסיף לו מאומה?!

ג
 	        לכאו' אינו מובן כלל עוד יותר מזה: מה שייך בכלל לומר שהקב"ה רצה
 	         דירה בתחתונים. והרי רצון אינו אלא פרט וגדר מסוים, שאפשר להגדירו 
ולהגבילו שהוא כך וכך, לא פחות ולא יותר - וכי שייך לומר כן בהקב"ה שהוא תכלית 

הפשיטות האמיתית, שאין בו שום פרט ושום גדר ושום ציור ח''ו?!

של  וגילויים  באורות  אלא  ית'  בעצמותו  אינה  בתחתונים  דדירה  ואאפ"ל שהכוונה 
אלקות, ולכן שייך לומר בו שרוצה עכ"פ בדקות שבדקות - שהרי כוונה זו היא השורש 
הכי  דרגות  וכו',  וכו'  האור  ועצם  בעצמותו  הכלול  אור  ואפי'  הענינים,  לכל  והמקור 
זו! מה שייך א"כ לומר  ית' אלא כדי להשלים כוונה  נפלאות, כולם לא באו מעצמותו 
בכלל בעצמותו ית' המילים "כוונה" "רצון" "תאוה" וכה"ג, שכל אלו אינן אלא תוארים 
וכלל  כלל  כרצוננו  ית'  רצונו  שאין  ופשוט  הדבר  שברור  אלא  ומצויירים?!  מוגבלים 

והנה

והנה,



תורת תומכי תמימים 86

)שער היחוד  ח"ו אלא הוא למעלה מכל פרט ולמעלה מכל גדר, ובלשון אדה"ז בתניא 
והאמונה פ"ח(. וכמ"ש הרמב"ם שדבר זה אין כח בפה לאמרו ולא באזן לשמעו ולא בלב 
האדם להכירו על בוריו, כי האדם מצייר בשכלו כל המושכלות שרוצה להשכיל ולהבין 
הכל כמות שהם בו, כגון שרוצה לצייר בשכלו מהות הרצון וכו' הוא מצייר כולן כמות 
שהן בו, אבל באמת הקב"ה הוא רם ונשא וקדוש שמו, כלומר שהוא קדוש ומובדל ריבוא 
רבבות עד אין קץ ותכלית מדרגות הבדלות למעלה מעלה מערך וסוג ומין כל התשבחות 

והמעלות שיוכלו הנבראים להשיג ולצייר בשכלם וכו'" )עיי"ש באריכות(.

מדוע אם כן אנו מכנים את התומ"צ בשם "רצון העליון" - איזה דמיון יש בין רצון 
לבין מה שנקרא רצונו כביכול של הקב"ה?! מה בכלל שייך לומר רצון אצל הקב''ה?!

אלא שברור הדבר שאין הרצון אלא משל. ועלינו ללמוד את ה"רצון" )כמו את כל 
העניינים כגון זה( כפי שהוא במשל, ולאחר מכן להפשיט את הדברים מגשמיותן, ולראות 
אילו נקודות ממשל הרצון יכולות להתאים )עד כמה ששייך לומר כן( באלקות )לא נתעכב 

כאן על כל הפרטים שברצון אלא על נקודות מסוימות הנוגעות לכאן(.

ד
 	       שנגיע להפשטת הרצון העליון מרצוננו אנו, עלינו להקדים שבעצם אין 

	         אנו מכירים נכונה גם את רצוננו אנו!

אנו מכירים את הרצון שלנו כפי שהוא מופיע ביחד עם כחות אחרים, רצון בטהרתו 
ולייחס  לחלוטין  מוטעות  למסקנות  להגיע  אנו  עלולים  ולכן  מכירים,  שאיננו  כמעט 
לרצון תכונות שונות שאין בינן ובין הרצון ולא כלום. לפיכך כשרוצים אנו להכיר את 
רצוננו אנו, עלינו תחילה לנסות לנתח אותו ו"להוריד" ממנו את החסרונות ש"נדבקו" 
עליו בעטיים של כחות אחרים שהתערבו בו, לנסות ולהבין מהו רצון בטהרתו, ולאחר 
החסרונות  את  ממנו  להפשיט  ויש  משל,  אלא  אינו  בטהרתו  הרצון  שגם  להבין  מכן 
יודעים  שאנו  שכפי  לגלות  אנו  עלולים  )כך  שלנו  רצון  היותו  עקב  עליו  ש"נדבקו'' 
את  מכירים  אנו  מכירים:  מהרצון שאנו  נתחיל  רצה...(.  לא  פעם  אף  הקב''ה  רצון,  מהו 
אני  רוצה  מדוע  וכדומה.  ללמוד"  רוצה  "אני  לישון"  רוצה  "אני  לאכול'',  רוצה  "אני 
לי,  חסר  מסוים  שדבר  תחושה  בקרבי  מקננת  הנני,  עייף  הנני,  שרעב  משום   - זה   בכל 

אני זקוק לו ולכן אני רוצה בו.

רצון מסוג זה - ברור שלא שייך אצל הקב"ה, שהרי הוא ית' אינו צריך ואינו זקוק 
למאומה, הוא ית' תכלית השלימות "הוא אינו צריך במציאותו לזולתו וכל מה שזולתו 
מעיקרי  זה  ודבר  אלקות(,  האמנת  מצות  להצ"צ  סהמ"צ  )ראה  אליו"  במציאותו  צריך 

האמונה הוא!

מה אם כן מביע המשל של רצון?

אין דבר העומד  חז"ל  יותר טוב את הרצון שלנו: אמרו  ננסה להבין קצת  לשם כך 

ולפני



87כתבי חיים לוי יצחק

בפני הרצון". בכח רצון חזק ניתן להתגבר על כל המכשולים ולבצע את הרצון ללא שום 
מעצורים. רגילים אנו לומר אילו היית באמת רוצה" - היית מבין, היית מרגיש, היית 
עושה כל מיני דברים שכרגיל אינך מסוגל לעשותם. יודעים אנו על אנשים רבים בעלי 
מכשולים  על  התגברו  הם  החזק  רצונם  כח  שבזכות  מכך,  פחות  או  בינוניים  כשרונות 
אדירים והגיעו למה שהגיעו. אותו כח רצון )או "מוטיבציה"(, כאשר הוא רוצה באמת 
אפשר לראות שהוא מגיע לדברים שלא היה עולה על הדעת שיגיע אליהם אף בחלומות 
הוורודים ביותר. מה קורה, אם כן, לרוב האנשים, שגם להם ישנו כח רצון, ומשום מה 
אינם מגיעים "כל כך רחוק"? הלא כל אחד רוצה להיות חכם ולהגיע לכל מיני דברים 
ומדוע אינו מגיע אליהם? והלא כח הרצון בכחו להתגבר על כל המכשולים?! אין דבר 

העומד בפני הרצון!"

כאן מגיעים אנו לנקודה שהעלינו קודם: הרצון הרגיל שלנו מעורב בדברים נוספים. 
רצון זה אינו רצון בעצם, אין זה רצון אמיתי ועצמותי הנובע רק מתוך העובדה שהנני 
רוצה. רצוננו אנו נובע מכך שאנו זקוקים לדבר זה והוא חסר לנו. למי הוא חסר? לרצון? 
לא ולא! אוכל ושתי' חסרים לקיבה ולחיך, לימוד וידיעה חסרים למוח. לדבר מסוים לוהט 
בקרבי רגש חם והוא שעושה את אותו דבר חסר לי, ולדבר אחר מגיע הנני להכרח שכלי 
שדבר זה מוכרחים אותו. כל אלו - השכל, הרגש, התאוה הגופנית וכדומה - הם אלו 
שעושים את הדבר, שאני רוצה בו )אח"כ( לדבר שחסר לי, ולכן, בגלל שהוא חסר לי והנני 

זקוק לו, לכן ורק לכן אני רוצה בו!

נמצא שה"רצון" בדוגמאות הרגילות שלנו אינו אלא משמש לכחות האחרים! בגלל 
ששכלי או רגשותי וכדו' הגיעו למסקנה שאני זקוק לדבר זה, לכן רצוני בו! אין זה רצון 
הנובע ממני עצמי. לי עצמי, לעצם נפשי, לא חסר ואינני זקוק למאומה! אך ורק מפני 

ששכלי רגשותי וכדו' הביאוני למצב שחסר לי משהו, לכן רצוני בו.

על רצון שכזה לא נאמר )לגמרי, כדלהלן( "אין דבר העומד בפני הרצון", שכן כאן 
הרצון נובע מן השכל והרגש ולא להיפך. ולשכל ולרגש ישנם במפורש דברים מסוימים 
ה"עומדים בפניהם" ומנגדים להם. לכן הרצון לאכול, למשל, יכול להתבטל מפני רצון 
למוזיקה, למשל, ועד שבאותו רגע לא ירגיש רעב. כאן הרצון איננו רצון אמיתי, זהו רצון 

הנובע ממשהו אחר, וכשאותו "משהו" משתנה - משתנה גם הרצון.

על  לגבור  אפשר  החזק  הרצון  ובכח  מתגבר,  לפעמים שהרצון  מצינו  כן  פי  על  אף 
הפרעות שלא היה עולה על הדעת להתגבר עליהם, כנ"ל. וזאת אף ברצון )שלנו( הנובע 
משכל ומרגש. וכדוגמא הנ"ל: אדם שרוצה ללמוד מפני הכרח שכלי מסוגל בכח רצונו 
להתגבר על מכשולים קשים ביותר, כידוע ומפורסם. נוכל לומר, א"כ, שכח הרצון של 
האדם מתערב עם שאר כחותיו של האדם הנמוכים ממנו )מכח הרצון( ולכן הוא רוצה 
לפעמים בדברים פעוטים, אבל "הרצון נשאר רצון" גם בהיותו מעורב עם שאר הכחות, 
ואם אכן יגביר האדם את רצונו )גם באמצעות השכל והרגש( יוכל להגיע לתקפו העצמותי 

של הרצון ולהתגבר על כל המכשולים.



תורת תומכי תמימים 88

מהו א"כ רצון בטהרתו, רצון בלבד שאינו מעורב בשכל וברגש? זהו רצון הנובע מתוך 
האדם עצמו! לא משום שהדבר חסר לו בגלל השכל הרגש או כל דבר אחר, שהרי אז אין 
זה רצון בטהרתו. לא! הדבר לא חסר לו, הוא אינו זקוק לו ובכל זאת הוא רוצה בו! מדוע? 
אך ורק מפני שהוא רוצה. שום סיבה אחרת לא תתכן, שכן אז לא יהיה זה רצון בטהרתו.

וכנ"ל, רואים אנו את עליונותו של הרצון בכך, שגם באותם רצונות הנובעים מ"כחות 
נמוכים" יותר הוא מסוגל להתגבר ולעמוד בכל הקשיים וההפרעות ללא שום חישובים 
נוכל להגיע למסקנה שכח הרצון עצמו הוא אכן למעלה מכולם,  "הגיוניים". אך מכך 
והוא רוצה אך ורק משום שהוא רוצה, לא משום סיבה אחרת. הוא אינו זקוק למאומה, 
אותו דבר אינו נותן לו שום דבר, ובלעדיו לא יחסר לו, ואעפ"כ הוא רוצה בו, ברצון 
עצמותי ואמיתי, רצון הנובע מן האדם עצמו - אינני רוצה בו משום שהוא משהו אלא 

משום שאני רצה בו!

בכל הכחות הפועלים בעולמנו קיים "משחק כחות". אם מישהו רוצה משהו )ברצון 
הנובע משכל ומדות( הרי זה משום שאותו משהו נותן לו משהו - כח הרצון עצמו הוא 
)יחסית( שאיננה זקוקה  מעל כולם. הוא אינו זקוק לשום דבר. הוא נמצא בעצם הנפש 
למאומה. אם הוא רוצה יש לכך סיבה אחת ויחידה - משום שאני הנני כזה שאני רוצה! 
לא משום שאותו משהו יתן לי משהו! )ואותו תוקף עצמותי שיש לרצון, מתבטא לפעמים 
גם ברצון הנובע מכחות אחרים, כנ"ל. הדבר תלוי עד כמה ההרכבה ביניהם: כמה שכל 

)למשל( יש כאן וכמה רצון יש כאן...(.

מובאות  זאת  בכל  מעורבב(.  )שכולו  בעולמנו  קיים  שאיננו  כמעט  כזה  רצון  נכון, 
דוגמאות מספר לכך בחסידות, כמו הדוגמא מהרצון העצמי של אב לבנו, שאינו נובע 
מכך שהבן נותן משהו לאב ובלעדיו חסר לו, אלא מעצמותו של האב, שכן האב עצמו 
הוא דבר אחד ממש עם בנו, וכן הדוגמא: "ועד"מ כמו במילי דעלמא לפעמים יש ענין 
גדול מאד שכל חיות האדם תלוי בו ונוגע עד נקודת פנימיות הלב ועד בכלל, וגורם לו 
לפעמים לעשות מעשים ולדבר דברים שלא בדעת כלל"61. אך גם מבלי להכנס לפרטי 
הדוגמאות, הרי מתוך התכונות של הרצון הרגיל שלנו כשננתח אותו ונוריד ממנו את 
התכונות שדבקו בו עקב היותו מעורב בשכל ובמדות - נגיע למסקנה שהרצון הוא כח 
עצמותי, מעצם האדם, ואינו חסר ואינו זקוק למאומה, אלא הוא נובע מעצם עצמותו. 
)הדוגמאות הנ"ל אינן בכל הפרטים, ולפעמים מבואר שאמיתית הרצון הוא עוד למעלה 

יותר ואכ"מ(.

ואין פירושו של דבר שהקשר הנוצר באמצעות הרצון הוא פחות מקשר שע"י כח אחר. 
להיפך. כל קשר הנוצר מפני סיבה כלשהי, אינו קשר עצמותי, אלא קשר שנוצר ב"מקרה" 
ו)"תיאורטית"( היה יכול להיות אחרת. דוקא קשר שנוצר ע"י הרצון הוא קשר עצמותי 
ניתן כלל וכלל להפרה בשום אופן. כך הוא מפני שכך הוא, אפילו לא  ומהותי שאינו 

61(  אגה"ק ס"ד.



89כתבי חיים לוי יצחק

משום שלא שייך אחרת, אלא מפני שכך הוא בעצם.

השכל אינו יכול להבין זאת, ולא משום ששכלנו אנו קטן, אלא משום שעצם מציאותו 
ובלתי בעל  ומצומצמת, והקב"ה הוא בלתי בעל גבול  של השכל היא מציאות מוגבלת 
תכלית, למעלה מעלה ממדריגת החכמה62 והאומר עליו שאי אפשר להשיגו הוא כאומר 
על חכמה רמה ועמוקה שאי אפשר למששה בידים63, היינו שאין שייך אפי' לשלול ממנו 
את השכל )כי שלילה של דבר מראה שיש לו ג''כ איזשהו יחס לדבר זה וצריך לשלול 

אותו(.

 ובאדם, ביהודי דוקא, ניתן משהו מעין עצמותו ית' הבלתי בעל גבול - כח הרצון 
והבחירה החפשית, ששום דבר אינו יכול להכריחו לרצות ולבחור, אלא אך ורק ברצונו 
ובבחירתו הוא יוכל לעשות כל אשר ירצה. וכח זה של רצון ובחירה חפשית, מהוה משל 

- ומשל בלבד - על רצונו וכוונתו ית' להיות לו ית' דירה בתחתונים.

יוסיפו  ותומ''צ  שישראל  משום  אינה  בתחתונים  דדירה  שהכוונה  מדגיש  זה  משל   
לו וישלימו את ח"ו אלא כך הוא מפני שכך הוא בעצם בעצמותו ית'. אבל ברור ופשוט 
שכל החסרונות של רצוננו אנו כפרט וגדר אינם קיימים כלל וכלל למעלה אלא הוא ית' 
עצמותית.  שייכות  היא  ולתומ"צ  לישראל  תכלית, אלא ששייכותו  בעל  ובלתי  הבבע"ג 

ונקודה זו מבינים אנו משהו ממשל הרצון.

להיות הטעם האמיתי  יכולים  אינם  והסיבות  הפי' בתרס"ו שם שכל הטעמים  וזהו   
הטעם  אלא  למאומה,  זקוק  ואינו  מאומה  לו  חסר  אין  שהרי  ותומ"צ,  העולם  לבריאת 
האמיתי לכך הוא בלי כל טעם וסיבה, אך ורק מפני שכך הוא בעצם עצמותו ית', וכמשל 

הרצון הנ"ל.

ה
 	   אעפ"כ, אף שאין לנו הבנה מהותית ב"מהות הרצון" העליון, הרי מובן, שאין
 	   שייך כלל וכלל שירצה דבר אחר שאינו הוא, דבר שאינו מבטא את עצמותו 
ית'. נכון אמנם שאין הדבר שבו רוצים משלים ומוסיף לו ית', אך דבר זה חייב לבטא אותו, 
ית'  ית', דאל"כ מה שייך כלל שירצה בו. הרי נת"ל שפי' הרצון בעצמותו  את עצמותו 
הוא לא רצון כרצוננו ח"ו אלא שייכות עצמית )כמשל הרצון(, שייכות עצמית לא תתכן 
לדבר אחר שאינו הוא כלל! אם הוא שייך לכך בעצם, היינו שדוקא דבר זה מבטא אותו 

בעצמותו.

 ולכן מוכרח שהכוונה היא בתחתונים דוקא: "עליונים" היינו דבר שיש לו איזה מעלה 
ותוכן, זהו" דבר עליון", דבר בעל תוכן, דבר שיש לו משמעות "תחתון" היינו דבר שאין 

62( דרך מצותך מצות האמנת אלקות.
63( שער היחוד והאמונה פ"ט עיי"ש באריכות.

אך



תורת תומכי תמימים 90

לו תוכן, הרי תחתון הוא! ואם משום שיש לו איזושהי מעלה - זהו ה"עליון" שבו, ולא 
משום כך הוא נקרא "תחתון"! מה שנקרא תחתון היינו לא ע"ש מעלותיו אלא ע"ש שאין 

בו מעלות. 

תוכן  מכל  למעלה  שהוא  ית'  עצמותו  את  התחתון  דוקא  מבטא  לכן,  ודוקא  ולכן, 
ולמעלה מכל מעלה. הביטוי לעצמותו ית' הוא לא דבר שיש לו תוכן וסיבה, היינו דבר 
הקיים בגלל "ש... ו, מפני ש...", שהרי עצמותו ית' "אין לו עילה וסיבה קודמת". ולכן הוא 
מתבטא בדבר שאינו קיים בגלל סיבה מסוימת אלא "ככה" - הוא קיים מפני שקיים הוא! 

וזהו הפי' "תחתונים": אין לו מעלות, אין לו תוכן, אין לו סיבה, תחתון הוא. למה א"כ 
קיים הוא?! ככה" - מפני שקיים הוא בפועל.

וגשמיות  "עליונים"  נקראת  רוחניות  )ולכן  לגשמיות  רוחניות  בין  ההבדל  וזהו 
"תחתונים"(: ברוחניות לא קיים דבר סתם כך מפני שהוא קיים. לפי כל הגדרים השכליים, 
מהו דבר - דבר בעל תוכן. דבר ריק מתוכן וללא שום טעם אינו נחשב לכלום. תוכנו של 

דבר זוהי מהותו. דבר ללא שום מעלה ושום ענין - אינו דבר כלל. 

דבר  מהו  אנו  קובעים  מה  לפי  להיפך:  בדיוק  ה"ז  הגשמי  עוה"ז  של  הגדרים  ולפי 
בגשמיות - לפי מידת ארכו ורחבו, כמה הוא שוקל, מהו נפחו וכו'. היינו שהגדרים של 

מהות גשמית אינן כלל וכלל מהו תוכנו ומעלתו של אותו דבר אלא מהו הדבר בפועל.

ולכן מתבטאת עצמיות דוקא בתחתונים, בגשמיות. כנ"ל שדבר עצמותי ומהותי אינו 
קיים משום תוכן ומעלה מסויימים אלא משום שבעצם הוא כך. תכונה זו אינה באה לידי 
ביטוי כלל ברוחניות, בעליונים. להיפך, ברוחניות הקובע היחיד הוא אם יש לדבר זה תוכן 
ומעלה. דוקא בתחתונים - בדבר שאין לו כלל תוכן ומעלה, וכל הטעם שהוא קיים הוא 
"ככה", מפני שקיים הוא בפועל! זהו הביטוי לעצמיות ומהות, לענין שהוא בעצם ובמהות 

כך, לא מפני סיבות ותוכן מסוים אלא אך ורק מפני שכך הוא בעצם. 

וזהו הפי' בתרס"ו שם ש"דירה" - שבה נמצא כל העצם - היא דוקא "בתחתונים". 
אלא שיחד ע"ז ישנו עוד עניין בדירה" )וגם זה ענין עצמותי - שהרי העצם אינו מתחלק( 
שהעצם נמצא בה בגילוי, וענין זה אינו מתבטא בגשמיות כשלעצמה, שהרי הגשמיות 
כשלעצמה היא העלם והסתר על אלקות ורק כשמחדירים את הרוחניות בגשמיות, ומגלים 
שהגשמיות אינה דבר נפרד מאלוקות, אזי מכירים שבעצם מהוה דוקא הגשמיות ביטוי 

של עצם האלקות.

לפיכך לעתיד לבוא, שאז תהיה האלקות בגלוי בגשמיות יהיה "מעשה )גשמי ותחתון( 
בתכלית  ותהיה  מעשה"(  לידי  מביא  שהתלמוד  גדול  ש"תלמוד  עתה  כמו  )ולא  גדול" 

השלימות דירה לו ית' בתחתונים.



שער
אוצרות
 'תורתו של משיח'



תורת תומכי תמימים 92

מבואַ
"אוצרות תורתו של משיח"

הרב שמעון שיחי' ויצהנדלר
ראש הישיבה

- עבור אנשי מבזבז כל אוצרותיו שאצרו אבותיו המלכים1
       החיל העומדים בקשרי המלחמה"

משפט פתיחה זה המוכר לכל חסיד דחד יומא מ'המשך ההילולא', אוצר בתוכו אוצרות 
מלך עמוקי הוד. ה'אוצרות', מבאר הוד כ"ק אדמו"ר האמצעי ב'תורת חיים'2, הם הביטוי 
המובהק ל'שעשועי המלך בעצמותו' האצורות איתו-עמו והן הן דברי תורתו החבויים-
צפונים-אצורים בתוך דבריו וכלשונו: "מה רב טובך אשר צפנת ליראיך כו' כאוצרות 
 .  . העליונים  השעשועים  אור  גילוי  ראשית  שהוא  עילאה  דחכמה  פנימית   .  . מלכים 

שעשועי המלך בעצמותו ממש וכמו ואני תורתך שעשעתי".

כל השומע את קולו הק' אולי יוכל לנגוע ב'שעשועי המלך', הניבטים מפניו הק', צורת 
ישיבתו או עמידתו ועוד ועיקר המשתקפים בנעימת קולו הק' אם בתקיפות, 'נגלה עליהם 
בנימת  ואם  ונדפסו,  נכתבו  שנאמרו,  דברים  על  ומקשה  מעיר  כאשר  הים'  על  כגיבור 
שעשוע - 'זקן מלא רחמים' -  כאשר כמעיין אלוקי מתגבר משפיע הוא שליט"א שפעת 

מים חיים לעמו ונחלתו. 

הוד מתמשכים  פעמים  בכמה  ואפילו  ארוכות  קצרות,  במילות  השורות,  בין 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מגלה לנו מאות ואפילו אלפים של חידושים, הגדרות, 
ביאורים ויסודות בכל התורה כולה. מהם 'כללים', כללי לימוד וכללי הבנה, מהם פרטים 
ביאורים והבהרות על סוגיות מסוימות ומהם דיוקי לשון המאירים ומשבבים נפש הלומד. 

ועוד ועוד.

'אוצרות תורתו של משיח' שהחל להתגלות בשנים האחרונות הינו תוצאה  המדור 
של 'פלפול התלמידים' ו'תורת תלמידי תומכי תמימים' בבחינת 'ומתלמידי יותר מכולם', 

הוא בא 'לחשוף' את כל אותם חידושים וגילויים 'אצורים'. 

1(  ראה בבא בתרא יא, א.
2( פר' נח דף סב, ג.

       החיל העומדים בקשרי המלחמה"
משפט פתיחה זה המוכר לכל חסיד דחד יומא מ'המשך ההילולא', אוצר בתוכו אוצרות 

מלך עמוקי הוד. ה'אוצרות', מבאר הוד כ"ק אדמו"ר האמצעי ב'תורת חיים'מלך עמוקי הוד. ה'אוצרות', מבאר הוד כ"ק אדמו"ר האמצעי ב'תורת חיים'
המובהק ל'שעשועי המלך בעצמותו' האצורות איתו-עמו והן הן דברי תורתו החבויים-

''המלך



93שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

היו אלו תלמידי התמימים שביקשו-דרשו-חיפשו בדרך לימודם ב'מסכתות הישיבתיות' 
את אוצרותיו שלו שליט"א, וזאת בכדי לחוות את ה'התקשרות' לרבנו מלך המשיח בכל 
רגע ובכל מחשבה והתעמקות, ועוד ועיקר לחיות כיצד כל הפרטים הכי יסודיים כלימוד 

הסוגיות שבישיבה - חדורים בקבלת פני תורתו של משיח צדקנו. 

דווקא  התגלו  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  של  תורתו  'אוצרות'  אומר:  הווי 
לתלמידי התמימים - חיילי בית דוד - בדורנו אנו שהם הם 'אנשי החיל העומדים בקשרי 
היראת שמים  בתוכם את  הכוללים  'אוצרותיו'  את  להם המלך  גילה  ועבורם  המלחמה' 

לדקדק בכל אות ותג בתורתו שלו עצמו, כמבואר בהמשך ההילולא הנ"ל.

בתרא.  ובבא  כתובות  למסכת  השייכים  'אוצרות'  פרקי  כמה  קיבצנו  הנוכחי  במדור 
יוער: כי המדורים כפי שנדפסו כאן הינם בשלבי עריכה וכתיבה לפני מהדורתם העיקרית  

ב'מקומם הקבוע' - גליון 'החייל' )נמצא בדפוס(.

וה'חיפוש' של אוצרות המלכים, שעשועי המלך בעצמותו  בטוחים אנו כי ההעמקה 
-  החבויים בתורת מלכנו - כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, יביאו עמם לגילוי העונג 

העצמי בתורתו של משיח מיד ממש.



תורת תומכי תמימים 94

3( הבא להלן הוא מהדורא קמא מה'לקט' שיתפרסם בעז"ה בגליון 'החייל' בצירוף מראי מקומות ועיונים 
נוספים.

4( "כלל הוא בהלכה" - לקו"ש חי"א ע' 146.
5( מהלשון בלקו"ש בהערה קודמת נראה כי עבודה זרה הוא המקור העיקרי לדין 'אין אדם אוסר דבר 
שאינו שלו' )ואולי משום ששם ה'מחשבה' היא היסוד העצמי של האיסור - ראה לקו"ש ח"כ נח א'( ואולי 
שייך למקור דין זה - ראה הנסמן באנציקלופדיה תלמודית בערך זה הערות 3-8. ולכן הובאה בפנים 'עבודה 

זרה' בתור דוגמא ראשונה.
6( כל אחת מהדוגמאות מדיני עבודה זרה שבפנים מלמדת גדר נוסף בכלל של 'אין . . אוסר דבר שאינו 

שלו' - הן מצד ה'אינו שלו' והן מצד האדם האוסר.
7( דיוק זה הוא על פי דבריו הק' בהערה "ומ"ש "פסולים לנסך" הוא לפי דמיירי כאן בהל' איסורי מזבח" 

ודו"ק. 

'אין אדם אוסר דבר שאינו שלו'3 
שנפרצה..."  הכרם  "מחיצת  הברייתא  עם  בקשר  במפרשים  היסודיים  הדיונים  אחד 
הפותחת את סוגיית משנתנו בבבא בתרא - הינה הסוגיה של 'אין אדם אוסר דבר שאינו 
דגרמי'  'דיני  קונטרס  ובמיוחד בתחילת  נתייאש'  'אומר';  'כדתניא';  תוד"ה  כאן  )ראה  שלו' 

לרמב"ן(.

בתורתו של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מצינו כמה פנים לסוגייה עיקרית זו 
ובזאת מוגש תמצית יסודי הדברים מלוקטים ומנוסחים בקיצור מתוך תורתו הק'. כפשוט 

כל הניסוח והעיבוד הוא רק בדעת תחתון וגבהו דרכיו וכו' וכו'.

מצינו בכמה דינים וענינים את הכלל4 ש"אין אדם אוסר דבר שאינו שלו", ולדוגמא:                                                                                                                       
עבודה זרה5: ובדין זה כמה פרטים6:

חבירו  בהמת  "שחט  א'(:  הלכה  )פ"ח  זרה  עבודה  הלכות  ברמב"ם  בהמה:  איסור 
לעבודת כוכבים או החליפה לא נאסרה, שאין אדם אוסר דבר שאינו שלו, ומה שמצינו 
כי "המשתחוה לבהמת חבירו אוסרה למזבח" )סנהדרין עה, א, רמב"ם הלכות איסורי מזבח 
פ"ד, ה"ו – "הנעבד . . בין של חבירו . . הרי זה אסור"( - הוא פסול מצד 'איסורי מזבח' 
- מצד 'מיאוס' - ולא מצד דיני עבודה זרה7 )רמב"ם שם פ"ג ה"ו( )לקו"ש ח"ד ע' 1119 

הערה 34 – משיחת י"ט כסלו תשט"ו(.

איסור מי מעיין: ברמב"ם הלכות איסורי מזבח )פ"ד ה"ז( פוסק כי דווקא: "המשתחוה 
למעין הנובע מארצו . . מימיו פסולין לנסך" ]ועד"ז הם אסורין להדיוט[. הסיבה שב'מעיין' 
אין פסול ניסוך מצד 'מיאוס', כבבהמה - כאשר המים יוצאין מן המעיין ומתנסכים על 
המזבח הינם מציאות חדשה ומציאות זו לא נאסרה, שהרי לא נעבדה )לקו"ש ח"ד ע' 1119 

שם(.

אשירות בארץ ישראל: בגמרא )ע"ז נג, ב( מפורש כי איסור 'אשירה' בארץ ישראל 
מצד עצמה אינה שייכת שהרי "הארץ וכל המחובר לה ירושה לישראל היא מאבותיהם" 



95שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

8( כלומר: גם כאשר ה'אינו שלו' הוא רק מצד המהות של ה'ירושה' של ישראל, אף על פי שבפועל אומות 
העולם היו בארץ והיה לפני כיבוש וחלוקה - מ"מ גם אז אין אדם אוסר דבר שאינו שלו - עיין שם בשיחה 

בארוכה.
9( "כי אי אפשר שיקנה אדם דבר נגד רצונו" - שם עמ' 145 וראה הנסמן ושקו"ט בהערה 45 שם ]לכללות 

סוגיה זו - ראה הנלקט בארוכה ב'קובץ מפרשים' דישיבתנו מסכת גיטין פרק תשיעי[.

10( "נסמנו באנצי'* תלמודית ערך דבר שאינו שלו" )שם הערה 48*(.
11(  כל קטע זה הדברים אינם מפורשים בלקו"ש שם והוא מובן מתוכן הדברים ויש לעיין עוד.

12( בבא בתרא, פח, א וראה ערכין ה, א.

לכתוב  דייק  התלמודית  לאנציקלופדיה  ציין  כאשר  שנים  הרבה  משיח:  של  תורתו  דדקדוקי  לחביבותא   )*
"השם   )1609 עמ'  ח"ג  )התוועדויות  תשמ"ה  ויקרא  ש"פ  לשיחת  קשור  ואולי  'אנציקלופדי''  ולא  'אנצ''  רק 

'אנציקלופדי'' הוא שם של גוים, ולפלא שבחרו בשם זה, אבל כפי הנראה, הרי זה "מקרה אבוד"...". 

ו"אין אדם אוסר דבר שאינו שלו"8 )לקו"ש חט"ו ע' 104 הערה 39(. 

חטא העגל: יש לעיין - על דרך ההלכה - כיצד עבר אהרן על איסור החמור של 
עבודה זרה בעשייתו את העגל ויש לתרץ ע"פ דיוק לשון הכתוב שאמר אהרן "פרקו נזמי 
הזהב . . והביאו אלי" אבל לא שיתנוהו לו ובזה גילה דעתו שאינו רוצה לקנות9 וממילא 
הזהב לא היה שלו והרי "אין אדם אוסר דבר שאינו שלו" ואף שלדעת רוב הפוסקים10 ע"י 
מעשה של עובר האיסור לכולי עלמא 'אדם אוסר דבר שאינו שלו' - מ"מ לדעת הרבה 
פוסקים דין זה - ב'אין אדם אוסר דבר שאינו שלו' - הוא רק בישראל שאנו אומרים שלא 
כיוון בעת המעשה )לקו"ש חי"א ע' 145-146 ובהערות; חל"ו ע' 268, ליקוט מענות קודש 

ה'תשכ"ז - ה'תשכ"ט עמ' 76 - 79(.

לאסור  יכול  התבואה  בעל  שרק  ד'(  משנה  ז  )פרק  בכלאים  ערוכה  משנה  כלאים: 
בסיבת הדבר:  רצונו.  צריך את  וכד', משום שהדבר  ידי הגפן  על  בכלאים את תבואתו 
מהות איסור כלאים הוא ליצור מציאות חדשה משני מינים ולהפקיע את המין הקודם 
ולזאת צריך את רצון בעל הדבר וכשהדבר נעשה שלא מרצונו, אלא על ידי רצונו של 
אדם אחר - הוא הפקעת הדבר מרשותו )ע"פ11 אגרות קודש ח"א עמ' רמ הערה ח'; לקו"ש 

חל"ד כי תצא א' והערה 10(.

שהרי  לנידו"ד  שייך  אינו  שלו"12,  שאינו  דבר  מקדיש  אדם  ש"אין  הדין  ]קרבנות: 
ילפינן זאת מהתורה )גיטין נב, א. רשב"ם ב"ב פח, א( שגם בדיבור וביד לא מהני. זאת 
ועוד שם הוא גם מצד הדין הכללי של 'אדם כי יקריב מכם' ולא מן הגזל )אגרות קודש 

שם, לקו"ש חי"ב ע' 2 הערה 12([.

שליחות יד: בבא מציעא מג, סע"ב במשנה: "החושב לשלוח יד בפקדון בית שמאי 
שמועילה  נראה  ומכאן  יד"  בו  שישלח  עד  חייב  אינו  אומרים  הלל  ובית  חייב  אומרים 
כי  רפ"ח(  )שבועות  בירושלמי  שאמרו  ממה  אבל  לו,  שייך  שאינו  דבר  על  גם  מחשבה 
מדובר כאן "בעומדת ברשות הרבים וחשב לגוזלה אם עד שלא משך דברי הכל פטור", 



תורת תומכי תמימים 96

13( וממשיך לבאר שם כי סברא זו היא ע"ד דברי הכסף משנה )שהובא באגרות קודש ח"א ע' רמ הערה ח'( 
שגם לדעת התוס' והרשב"א שהביא הכס"מ דבהכשר משקה ובפרה אדומה לא בעינן דעת בעלים, שאני התם 
שישנה עשיה ורק שאין העשיה פועלת בלי מחשבה. עיי"ש בארוכה, משא"כ בשליחות יד שישנה רק מחשבה, 

הרי שע"י מחשבתו לא נפעל מאומה בדבר שאינו שלו. 
רעיון זה נמצא באופן מסויים בדבריו של הגר"ש רוזובסקי בענין ה'ניחותא' בכלאי הכרם שאף הוא שייך 

לסוגייתנו ולנידון בשיחות, להלן עיקרי דבריו:
"נראה דניחותא ומחשבה תרי מילי נינהו וחלוקים זה מזה, ואף אי נימא דמחשבת פיגול חשיבא מעשה 
מ"מ ניחותא לא חשיבא מעשה, דמחשבת פיגול הויא מחשבה הפוסלת, דכשחושב לאוכלו חוץ לזמנו או חוץ 
למקומו הרי הוא פוסל במחשבה זו הקרבן, וא"כ יש מקום לומר דחשיב מעשה מאחר דמחשבה זו פועלת 
פסול על הקרבן, ויש כאן פעולת מחשבה, אבל ניחותא דכלאים אינה פעולת מחשבה שחושב בלבו שרוצה 
שיתערבו זה בזה כי אם דניחא לי' והוא מרוצה ממצב זה, ואינו פועל שום דבר במחשבתו, אלא רק ע"י 

שניחא לי' נחשב למקיים כלאים, ומשו"ה זה ודאי לא חשיב מעשה.
וביותר נראה דכל עיקר הניחותא בכלאים אין זה מחמת שניחא לי' רק במה שאינו גודר זה גופא 
הוי ניחותא, ואי"צ כלל לחשוב שניח"ל בהכלאים, וכמו גבי לכשאחזור אלקטנו, דאין כאן שום ניחותא 
במצב הכלאים, רק מה שמתיאש מלגדור, וכל כה"ג ודאי דליכא בזה שום מעשה של מחשבה ובודאי 
וראה חידושי הגר"נ  דגרמי' להרמב"ן[.  'דיני  לדבריו מקונטרס  ]ומביא הוכחות  כי אם גרמי.  דל"ח מעשה 
פרצוביץ בסוגייתנו שמחלק באופן שונה בין 'ניחותא' דכלאים להכשרת טומאה: "ומטו בי מדרשא משמיה 
דהגר"ח דחלוק דין ניחותא בהכשר טומאה מדין ניחותא בכלאים, דלענין הכשר זרעים הניחותא בעצמותה 
היא הפועלת את ההכשר משא"כ לענין כלאים הערבוב הוא האוסר והניחותא היא רק תנאי בעלמא דהיכא 

דלא ניחא לבעלים לא חל איסור כלאים".
14( ראה באתי לגני תשח"י ס"ח )סה"מ באתי לגני ח"א ע' ק' - ומציין לספר המאמרים אעת"ר ע' מג ואילך( 
- לכאורה מנוסח מאמר זה מובן כי הסיבה שהמחשבה שייכת פחות לזולת נובעת מהגדרת 'לבוש המחשבה', 

כבפנים. ויש לעיין עוד.
15( ראה אג"ק שם וראה שיחות י"ט כסלו תשט"ו )שיחות קודש ע' עח(: "בדבר שאינו שלו אין לו דעה 
ובעלות לאסור. ובשיחת ש"פ בלק תשכ"ד )שיחות קודש ע' 499( מקשר זאת לסברא ש"לא אתי דיבור ומבטל 
מעשה" )קידושין נט, ב( - "משום שמעשה ודיבור הם שני ענינים שונים - הדיבור "אינו שלו" בכדי ליצור 

מוכח שבשליחות יד גם בית שמאי סברי שאינו חייב עד שישלח יד בפועל ולא מספיקה 
מחשבה בלבד. והטעם כנ"ל: מכיון שהחפץ הוא של המפקיד הרי מחשבתו של הנפקד 

אינה יכולה לפעול בחפצו של המפקיד שיהיה קנוי לו עי"ז. 

]ובזה שונה שליחות יד מעניני טומאה איסור וקדשים כי שאני גזילה וגניבה דאמרה 
תורה שהחפץ יוצא מרשותו של הנגזל ונעשה של הגזלן. בסגנון אחר: ע"י מחשבתו של 
הנפקד לא נעשה שינוי בהחפץ של המפקיד13[ )ספר השיחות תשמ"ח ח"ב ע' 648 ובהערה 

21; לקו"ש ח"ו עמ' 70 שולי הגליון להערה 15(.

א. בטעם הדבר:

כוח המחשבה שייך לאדם החושב עצמו ]ובסגנון תורת החסידות14: לבוש המחשבה 
מיוחד עם האדם והמחשבה היא רק לעצמו, משא"כ לבוש המעשה הוא נפרד מהאדם ועבור 
הזולת[, ואף שפעולת המחשבה היא גם בדבר שמחוץ לאדם החושב - מכל מקום זהו רק 
בדבר שהוא שלו, ]שהרי גם המחשבה היא שלו15[ ואין לכך כל קשר לדבר השייך לחבירו 



97שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

בעלות על המעשה". ולפי זה נכתב הלשון שבפנים. ויל"ע.
16( "ריש פרק י"ב מהלכות טומאת אוכלין" )אג"ק שם(.

17( בכסף משנה אינו מבאר מהי הסברא, אלא רק שהדבר מופרך ולכאורה הביאור באגרת ובשיחות היא 
ביאור הסברא שהיתה פשוטה לכסף משנה. ויל"ע.

18( ראה מה שנידון בארוכה באגרות קודש שם.
19(  ראה "פסקי דינים להצמח צדק או"ח סימן תמ"ח ס"ג" )לקו"ש חי"א ע' 15 הערה 10(; "אבני מלואים 

סכ"ח סקל"ג ד"ה אמנם" )לקו"ש חי"ט ע' 349 הערה 12(; ספרים שנסמנו בשדי חמד כללים מערכת קו"ף.

ולהעיר מלשון הכסף משנה16: "אין סברא17 דרצון אחרים יגרום טומאה לדבר שאינו 
שלהם".

מכל  מחשבה,  בהם  שנדרשת  ענינים שאף  כמה  לכך שמצינו  הסיבה  הוא  זה  ביאור 
מקום הם משפיעים גם על דבר שאינו שלו )ולדוגמא הכשר משקין, הזאת פרה אדומה 
ועוד18( וזאת מכיוון שבאותם ענינים המחשבה אינה אלא 'לצייר' את העשיה הבאה עמה, 
ולא שהיא עיקר בפני עצמה - ואז יכול לפעול גם בענין של חבירו כמו בכל דבר השייך 

למעשה - שהרי המעשה הוא כוח חיצוני. )אגרות קודש ח"א ע' רלט-רמ הערה ח'(

ב. בענין 'דבר שאינו שלו':

ידועה השקלא וטריא19 אם 'קנין' מדרבנן )ועד"ז הפקעת קנין(, כמו גם איסור מדרבנן, 
מועיל לדאורייתא.

והנה יש לעיין כאשר ה'דבר אינו שלו' רק מדרבנן האם גם בו נאמר הכלל ש'אין אדם 
אוסר דבר שאינו שלו'?

ויש לומר: כי בדין זה אין נפק"מ מהי הסיבה הגורמת שהדבר אינו שלו וגם אם זה 
רק מדרבנן - הרי לא יוכל לחול האיסור )ע"פ שיחת ש"פ לך לך תשמ"ב התוועדויות ח"א 

ע' 398(.

* * *



תורת תומכי תמימים 98

20( מהדורא קמא בלבד ועצ"ע בכמה ענינים. עדיין לא נכתבו כמה נושאים נוספים בגדרי 'אונס' והם - 
אונס ביום האחרון )לקו"ש חל"ז ימים אחרונים של חג הפסח - הובא להלן בארוכה(; הבדל בין 'שוגג' ל'אונס' 
)שיחת י"ב תמוז תש"ל בארוכה(; 'יצרו תקפו' גדר אונס של יצר הרע - ספר המאמרים מלוקט ח"ד. להלן 
יבואו רק עיקרי הדברים ללא הרחבה ושקו"ט וללא מראי מקומות שנסמנו בשיחות עצמן - ובעז"ה יבוא 

במהדורה הסופית שתודפס בגליון 'החייל'.
21( ב'הקדמה' לא הובאו ביאורים והוכחות כי אם המראי מקום לשיחות וכו'. 

22( ע"פ: לקו"ש חט"ז עמ' 195 ואילך; אג"ק ח"א עמ' רלט ואילך; שיחת ש"פ שמיני תשמ"ו ועוד.
23( הדרגות דלהלן נמנו בסדר זה בלקו"ש ח"ט עמ' 140 )ושם: מעשה מתוך - שכל, מידות, רצון(.

24( מהות ההבדל בין עשיה של מצוות לעשיה של איסורים - מבוארת בלקו"ש ח"ד עמ' 1128 ושם גם 
ביאור ע"ד החסידות בהבדל מהותי זה )ראה להלן סעיף ז'(.

25( ראה לקו"ש ח"ב עמ' 484 הערה 15; ספר המאמרים מלוקט ח"ו קונטרס י' שבט הערה 61 - עשיית 
מצווה מתוך 'רצון' יכולה להיות רצון חיצוני ועד לחפץ )ושם ביאור בלשון הרמב"ם הלכות גירושין סוף פרק 
ב': כופין אותו עד שיאמר רוצה אני – רצון חיצוני*. אולם ראה שיחת ש"פ בהר תשמ"ו )התוועדויות ח"ג עמ' 
314( שגם על ידי 'כפיה' מתגלה במצוות ה'תענוג' וראה ד"ה אני לדודי תשמ"ב ושם שאמירת 'רוצה אני' 
פועלת ומגלה את הרצון )והתענוג( וראה שיחת ש"פ אמור תשמ"ה )התוועדויות ח"ג עמ' 1641( שה'אנסו' הוא 

חיצוני )'ארי' הוא דרביע עלי''( ולכן מספיקה האמירה לגלות את האמת - התענוג.
26( ראה לקו"ש ח"ט עמ' 140. ועיין לקו"ש חי"ז אמור ד' בארוכה; חכ"ו עמ' 215  - ומשם מובן כי דברי 
הרמב"ם בסוף הלכות לולב "השמחה שישמח אדם בעשיית המצוה ובאהבת האל שצוה בהן עבודה גדולה 

גדרי אונס20 
גם  כמו  באונס,  הנעשית  עבירה  בגדרי  יסודות  פותחת בכמה  כתובות  מסכת 
ויוצרות שאלה ב'תנאי' שבגין האונס לא  פעולות עובדתיות שלא נעשו בגלל אונס 
מושג  הינו  שלמעשה  זה  בנושא  יסודות  הרבה  מצינו  הקדושה  בתורתו  נתקיים. 
כפי  התורה  לפנימיות  במהותו  ושייך  האדם  ו'רצון'  ל'נפש'  המשתייך  'מופשט' 

שמשתקפת בנגלה דאורייתא.
]א[ הקדמה21:

לא  במצוות  והן  עשה  במצוות  הן  והמצוות,  התורה  בקיום  היסודיים  הדברים  אחד 
תעשה, כמו גם בכללות הנהגת האדם הוא - כוח המעשה של האדם22 באופן העשי' של 
האדם מצינו בהלכה כמה דרגות23, זו למעלה מזו – הן בקיום מצוות עשה והן במצוות 

שענינם לא תעשה24:

)ידיעה  עשייה הנעשית מרצון האדם, מתוך כוונה )"מצוות צריכות כוונה"( וידיעה 
כללית ובפרט ידיעה פרטית( ועד לעשיה מתוך חפץ פנימי25 שמחה ותענוג26.

*( וכן מפורש בשו"ת צמח צדק )אבן העזר סימן רסג(: 

"ואף לפי מה שפירש הרמב"ם סוף פ"ב מהלכות גיטין 'וכיון שהוכה עד שתשש יצרו ואמר רוצה אני כבר 
גירש מרצונו', מ"מ אין לו בזה תשוקה וחפץ כלל אלא שמוכרח לרצות ולשאר פוסקים זהו על דרך תלוהו וזבין ע' 

תוספות פרק חזקת )דף מ"ח ע"א( דאע"ג דגמר ומקנה וחשוב רצון, מ"מ הרי הוא בא ע"פ הכרח".



99שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

היא" – הינו פרט בקיום מעשה המצוה עצמה )"שמחה של מצוה"( וע"פ האמור בפנים הוא מובן דשלימות כוח 
המעשה הוא כאשר העשייה נעשית ברצון האדם בשלימות - המתבטא בשמחה )אולם ראה לקו"ש חי"ט עמ' 
372 ובהערות בקשר לברכת שהחיינו על שמחת המצוה ואולי יש לומר כי ב' ענינים בזה - ראה שיחת ליל 
שמחת תורה תשמ"ו )התוועדויות ח"א עמ' 335 ואילך( כי שמחה זו היא הן מצד רצון הבורא במצוות )מלמעלה( 

והן מצד זה שעל ידו נתקיים רצון הבורא. ויל"ע(.
27(  לקו"ש חי"א עמ' 280-281 )'מתעסק' ו'מתעסק לשחוק' - כהוספת הרי"ד בפירושו לשבת קנז, ב(; 
אגרת ח' שבט תשכ"ח ושם מציין לעיין ב"תוספות ד"ה מנין זבחים מז, א" ושם: "פריש בקונטרס כגון מתעסק 
בסכינו להגביהו ולזורקו . . ונראה האי מתעסק דקדשים היינו מתכוין לחתיכת סימנין ולא לשם זביחה" - 
כלומר שישנו מתעסק סתם ויש מתעסק לענין אחר כלל. וראה שו"ע אדה"ז או"ח סימן ס' ס"ה שהובא בלקו"ש 
"כמה  ושם:  ואילך(   862 עמ'  ח"ב  )התוועדויות  בשבט תשמ"ב  עשר  ליל חמשה  שיחת   ;43* הערה  ח"ד שם 

חילוקים ואופנים בנוגע לכללות הענין ד'מתעסק'". עיי"ש.
28( אגרות קודש ח"א שם; לקו"ש ח"ד עמ' 1126 ובהערה 34 כמה אופני ביאור בסיבה שכוונה )"מתכוון"( 

מועיל רק לפעולה הישירה, אך לא לפעולה עקיפה. 
29( ענינו 'מחשבה' - אגרת ח' שבט תשכ"ח; 'רצון' - )ע"פ לקו"ש חט"ז עמ' 388 ואילך(. 

30( אגרות קודש ח"א שם. ועוד.
31( ראה: לקו"ש חכ"ב אמור )לענין תפילה(; לקו"ש נשא תש"נ )חל"ח( סעיף א'. ועוד. 

32( ראה לקו"ש ח"ד שם וראה ח"ז בחוקותי. 
33( ראה לקו"ש ח"כ עמ' 17 ואילך; חכ"ח עמ' 96. ועוד.

34( ראה מכתב ח' שבט הנ"ל; חל"ב אמור ג'; חל"ד ברכה. ועוד.
35( טור אורח חיים סימן ח; סימן תרכה.

36( כן הוא באגרת ח' שבט תשכ"ח ושם מציין ל"שלחן ערוך סימן תעה, שו"ע רבנו הזקן שם סעיף כט". 
בעוד ידיעה מוטעית מבטלת את המעשה, הרי חסרון ידיעה אינו מבטל.

37( לקו"ש ח"ד שם ובהערה מציין "שו"ע אדה"ז סימן תפט סעיף יב".

ועד"ז לאידך גיסא: עשי' ללא רצון ועד בכפיה ואונס )כפי שיבואר להלן בפרטיות(, 
עשי' ללא כוונה )"דבר שאינו מתכוון"( ומחשבה כלל )"מתעסק" ועד "מתעסק בעלמא"27(, 

או כוונה הפכית.

ובכל זה כמה אופנים – האם הכוונה או אי-הכוונה היתה במצווה או באיסור בעצמם, 
או רק בפעולה שהמצוה או האיסור נבעו ממנו וכו'28.

בכל אופני מעשה אלו מצינו חילוקים במצוות עשה עצמן – החל ממצוות השייכות 
יותר למחשבה ורצון כ'קרבנות'29, תרומה ומעשר30 ועד לתפילה וקריאת שמע ותשובה 
– שענינם כוונה31. איסור מלאכות שבת ש"מלאכת מחשבת אסרה תורה"32 ועד"ז איסור 
ע"ז33, ועד לשאר כל המצוות החל ממצוות בהן הכוונה היא חלק מקיום המצוה עצמה34  
"אינם  או  כוונה"  צריכות  "מצוות  דאמר  מאן   - יותר  בכללות  ועד"ז  הב"ח35(  )כדברי 
– ובזה גופא כוונה כללית או כוונה פרטית ועד להעדר הידיעה כלל,  צריכות כוונה" 

ידיעה מוטעית36 ועד לכוונה הפכית37.

]ב[ בשייכותו של כוח המעשה ועשיית האדם בפועל למחשבה, כוונה, רצון ועד תענוג 
וכו' מצינו כמה ביאורים:



תורת תומכי תמימים 100

38( לקו"ש ח"ד עמ' 1228 ובהערה שם "ע"ד המדובר בדרך מצוותיך ריש מצוות וידוי ותשובה )לח, ב(" 
ושם: "מודעת זאת שהקליפות יש להם ג"כ אור וכלי נפש וגוף והתהוותם ע"י חטא הוא כי ע"י התאוה מתהוה 

הנפש הרעה ר"ל וע"י המעשה מתהוה הגוף" ושם בהמשך גם לגבי מצוות שבמעשה ודיבור.
39( ויומתק על פי המבואר בלקו"ש חל"א עמ' 139 שהצורה של כל הנבראים נבראו "בחפץ השם", לעומת 

חומר הנבראים נברא בדבר ה' ובעשרה מאמרות. עיי"ש.
40( לקו"ש ח"ז עמ' 190 ואילך. ושם נתבאר כי זה ש'כוונה' היא 'צורה' של חומר המלאכה, הוא לכולי 

עלמא, אלא שר"י ור"ש נחלקו במהות דין ה'שביתה' האם הוא רק ב'צורה' או גם ב'חומר'. עיי"ש.
ולשיטתו הרי  'שביתה', אלא בעצם המלאכה  ור"ש אינה בגדר  ר"י  יהושע מחלוקת  אולם לדעת הפני 

האמור בפנים הוא גם לכולי עלמא.
41( ע"פ שיחת חמשה עשר בשבט תשמ"ב שם.

42( בלקו"ש חכ"ח עמ' 96 הערה 28 מביא מתשובות רעק"א סימן ח' דמתעסק הוי מלאכה, רק שאינו חייב 
עליה. ולכאורה הכוונה שם הוא ל'מתעסק' ולא 'מתעסק בעלמא'. וכפי הדוגמאות שמביא שם "סבור שהוא 

תלוש והיה מחובר" ועוד. וראה לעיל הערה 13.
43( ע"פ שיחת ח"י אלול תשמ"ו )התוועדויות ח"ד עמ' 398(; לקו"ש ח"ט עמ' 140. ועוד.

44( הנה בשיחה שם מבואר דמכיוון שכוח המעשה 'נעוץ' בשרש נעלה, הרי גם כאשר 'כופין אותו' - 
הרי עצם כוח המעשה מבטא את ה'רוצה אני', ומכאן כי גם כאשר האדם עושה מעשה ללא דעת הרי בעצם 

ה'מעשה' מונח כבר כוח פנימי אלא שרק צריך לגלות זאת.
45( ע"פ שיחת י"ב תמוז תש"ל.

46( הבא להלן ע"פ לקו"ש ואתחנן תשמ"ז )חל"ד( סעיף ו'.
47( בבא קמא כח, סע"ב. וש"נ. וראה בפרטיות אנציקלופדי' תלמודית ערך אונס )א(. וש"נ" )לקו"ש ואתחנן 

שם הערה 43(.

לגבי כוונה הרי שהיא נפש לגוף הפעולה38 ולולא כוונה זו הרי שאין כאן "מעשה 
איסור" )ועוד י"ל שהכוונה היא ה'צורה'39 של 'חומר' המעשה40(.

לגבי הידיעה והמחשבה, הרי שהיא המעשה עצמו ולולא זאת הרי זה 'עשיית תנועות' 
מעשה  סתם שאינו  'מתעסק'  או  בעלמא"41,  "מתעסק  ובלשון ההלכה:  הנראות כמעשה 

אסור42.

אולם  האדם,  בכוחות  תחתון  היותר  כוח  המעשה  כוח  היות  עם  יותר43:  בעומק  ]ג[ 
דווקא הוא קשור ושייך לכוח הכי נעלה של האדם - רצון ותענוג44.

והנה בעוד והדרגות הקודמות של מעשה ללא כוונה, מחשבה ועד להיפך - משמעותם 
שהמעשה הוא מעשה 'שלו', אלא שהוא מעשה חסר, הרי לגבי 'מעשה' הנעשה ללא רצון 
ועד נגד רצונו של האדם - באונס הרי אינו מעשה 'שלו'45 ובזה גופא מצינו כמה דרגות.

ובהקדים46:

כלל גדול הוא בכל התורה: אונס רחמנא פטרי'47. ובהגדרת המושג 'אונס' כמה דרגות:

מעשה שהוא עצמו נעשה ברצונו של האדם, אך הסיבה המביאה לעשייה הינה פחד 
איש שאנסוהו  )וע"ד  ברצון  סופו  אך  באונס,  וסיבתו  ולהיפך: מעשה שתחילתו  )אונס(, 



101שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

48( שיחת  י"ב תמוז תש"ל - מרמב"ם הלכות סנהדרין פ"כ הלכה ג' - ושם בשיחה שדין זה הוא יסוד 
לכל אונס המעורב ברצון.

49( ע"פ אגרות קודש ח"א עמ' רלו הערה א'; מאמר ד"ה וקבל היהודים תשי"א והערה 31 )סה"מ מלוקט 
ח"ג( ושם נסמן לשיחת פורים תשי"א; שיחות י"ב תמוז וש"פ בלק תש"ל.

50( וז"ל: "דאונס דבישראל שרי זהו כשמאנסה על הבעילה, משא"כ הכא שאינו אונסה על הבעילה, כי 
אם שמפקירים אותה מטעם אחר לפי שנידונית למות, והיא מעצמה מתרצית כדי להציל עצמה, אין זה נקרא 

אונס לגבי הבעילה, כיון שהתשמיש אינו באונס כלל כי אם ברצון".
51( מאמר ד"ה וקבל היהודים תשי"א הנ"ל ושיחת פורים תשי"א.

52( ע"פ שיחת י"ב תמוז הנ"ל ונקודה זו היא יסוד השיחה לבאר כי בכו"כ אופנים של 'אונס' מעורב - 
בידיעת האדם או שלא בידיעתו - רצון.

53( כן הוא הלשון בלקו"ש ואתחנן שם ומביא את ב' האופנים. והדיוק בלשון זו: מכיוון שקיימים כמה 
סוגים ודרגות במציאות של ה'אונס' הרי כל אחד מהם שונה בגדרו ודינו, ולדוגמא: בעוד וב'אונס' שלא 
בעצם הדבר הרי ה'פטור' הוא רק בגדר של 'פטור מעונש', שהרי עצם המעשה נעשה ברצון, הרי שבאונס 

בעצם הדבר ה'פטור' הגדרתו שאינו מעשה כלל. וראה הנסמן בלקו"ש שם הערה *47. 
54( ע"פ לקו"ש ואתחנן א' תשמ"ז )לקו"ש חל"ד(; לקו"ש חכ"ה עמ' 215 ואגרות קודש הנ"ל.

55( ושם: "וויבאלד ער האט געטאן אינגאנצן ניט ברצונו, נאר געצוואונגענערהייט".

עד שבא על הערוה חייב מיתת בית דין שאין קישוי אלא לדעת48( והצד השווה ביניהם: 
האונס, או הרצון אינם באופן ישיר על מעשה האיסור49.

ולדוגמא: 

האשה שנחבשה ע"י נפשות דאסורה לבעלה ישראל )כתובות כו, ב( אף שהוא ריצוי 
שמחמת פחד - מ"מ מכיוון שהאונס אינו על הבעילה גופא אסורה לבעלה )כפי שביאר 

בצמח צדק50 )חידושים על ש"ס משנה, דף צד וקך, וש"נ לרמב"ן, שיטה מקובצת(. ועוד.

]ויש להוסיף כי זהו אחד החילוקים בין המסירות נפש בימי החנוכה שאז הגזירה היתה 
היו בגדר  דברי תורה  על  עוברים  היו  'שעת השמד' אם  לולי  ולכן  קיום התומ"צ  על עצם 
היו  הדת  על  אלא שע"י ההעברה  הגוף,  על  היתה  הגזירה  הפורים  בימי  אנוסים, משא"כ 

ניצולים ולכן אין לזה דין אנוסים51.[

גם ב'איכות' ה'אונס' כמה סוגים: אונס גמור, אונס שמחמת חולי ועד ל'אונס' המעורב 
בו רצון ועד שגם לולא האונס היה עושה את הדבר - שאז אינו נפטר כלל מעונש52.  

]ד[ ובהגדרת סיבת ה'פטור' במעשה הנעשה באונס כמה53 אופנים ופרטים54:

האופן הא' - מעשה העבירה אכן נחשב כמעשה האדם, ומכל מקום אי אפשר לחייבו 
)עונש וכיו"ב( על דבר שנעשה בעל כרחו.

שעובר  )שענינה -  ב' - מכיון שהמעשה נעשה בעל כרחו לא מיחשב עבירה  אופן 
העושה על רצון וציווי השם(.

אופן ג' - מכיוון שהמעשה נעשה בעל כרחו, שהרי הכריחוהו על כך55 - הרי אין 



תורת תומכי תמימים 102

56( עובדה זו נובעת ממצבו הכללי ש'אינו מציאות כלל' )שם הערה 19 - עיי"ש ההבדל בין 'עבד' ל'אסיר' 
- שהוא בדוגמת אנוס(.

57( "ראה בית האוצר מערכת א' כלל כד. ועוד" )הערה 20 שם(.
שנסמן  האוצר'  ב'בית  באות  הא'  הדרגא  וגם  הג'  הדרגא  גם  להעיר:  ויש   .215 עמ'  חכ"ה  לקו"ש   )58
בלקו"ש שם, אולם שם נראה כי הינם אופן אחד אלא שהדרגא הג' כאן הינו ביאור מדוע באמת פוטרים אותו 

מהעונש - וכן נראה משיחת י"ב תמוז תש"ל, אולם בפנים הובאו כב' דרגות אופנים.  
59( אגרות קודש ח"א עמ' רלו הערה א' ושם מציין ל"ס' אוהלי יוסף סוף דיני קידוש השם בשם חמדת 
שלמה חאו"ח סי' לח". ובחמדת שלמה שם: "דאונס דפטריה רחמנא דלא מקרי מעשה כלל, דפועל ע"י אונס 

לא הוי פועל כלל".
60( הבא להלן - כי הבדלי אופני גדר הפטור מאונס תלוי בסוגי האונס - מובן בעיקר מהמהלך בלקו"ש 
חל"ד הנ"ל - ע"פ מה שנתבאר לעיל בהערה וכן ניתן להבין משיחת י"ב תמוז תש"ל - כפי שנבארה להלן. 
והמעיין באגרות קודש ח"א הנ"ל עם המקורות שמציין שם, בשילוב דברי המפרשים - יווכח כי גם שם הן הן 
הדברים )למרות שאינו מזכיר כמה אופנים בגדר פטור מאונס ומביא רק את האופן הרביעי( - וכפי שנפרט 

להלן בההערות.
61( ושם מציין: "שו"ע חושן משפט סימן שפח - ש"ך שם ס"ק כ"ב, וש"נ. ועייג"כ הפלאה כתובות יט, א 

על תוד"ה דאמר. ועייג"כ צפנת פענח מהד"ת ריש ח"א בזה. ואכמ"ל". 
62( נתבאר בארוכה בלקו"ש חכ"ה ושם ההבדל בין אסיר לעבד ומתוכן כללות הביאור - נכתבו הדברים 

כבפנים.
63( לקו"ש ואתחנן תשמ"ז שם והנה בשיחה מקשה מדוע ישנו לימוד מיוחד לפטור השוכח דברי תורה 
כבפנים שמכיוון  עונה  זה  ועל  פטרי'  רחמנא  'אונס  של  הכללי  הדין  מצד  נפטר  הוא  והרי   - אונסו  מתוך 
שהאונס הוא ב'מצב' של שכחה והאיסור הוא על פעולה שנועדה לשלול המצב - הרי מצד האופן הב' ובוודאי 
מצד האופן הא' - אין הכי נמי שיהי' פטור, אבל 'שכחה' יש כאן ולכך צריכים פסוק מיוחד )עיי"ש בארוכה( 
ולכאורה מתוכן ומהלך הדברים נראה שלדעתו גם לפי אופן הב' זקוקים לפסוק מיוחד ויל"ע מדוע. כמו"כ 

המעשה נחשב כעשייתו שלו56, אלא "כאילו נעשה מאליו" )כלשון האחרונים57(58.

אופן ד' -  כאשר האונס הוא בעצם מעשה האסור הרי - שפועל ע"י אונס לא מיקרי 
מעשה כלל59.

ויש לומר60 שאופנים אלו עוסקים בסוגי האונס שנזכרו לעיל:

האופן הד' שאונס לא מיקרי מעשה כלל - כאשר האונס הוא בדבר עצמו - וכמו אם 
אנסו אנס באונס ממון להראות ממון חברו רק אז פטור, ועד"ז בג' עבירות עצמן - ראה 

רמב"ם הל' יסודי התורה פ"ה אשר אונס בדבר עצמו פטור )הלכה ד'(61.

האופן הג' - כאשר ה'אונס' הוא על מי שניטל ממנו כל חירותו וממילא גם עשיות 
האיסור אינם מתייחסים אליו )וע"ד אסור בבית האסורים שאין לו חירות כלל62(.

האופנים הב' והא' - איסורים שתוכנם הוא ה'עבירה' והכוונה - בהם אינו עובר על 
האיסור באונס, אולם כאשר האיסור אינו על פעולה מסויימת, אלא על מצב הנוצר מאי-
פעולה  - למרות האונס ה'מצב' קיים. דוגמא לדבר: האיסור לשכוח דברי תורה - אין זה 
איסור בנוגע לפעולה, אלא בנוגע למצב של שכחה שבא מאליו - וא"כ ה'מצב' של שכחה' 

קיים, גם אם הסיבה שהביאה לשכחה היתה באונס63.



103שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

יל"ע טובא מה נצריך בשיחה להביא את ב' האופנים בגדר פטור מאונס? ועכצ"ל שגם לפי האופן הב' הרי 
במקרה שהאיסור אינו על 'מעשה' אלא על 'מצב' שנוצר מ'אי מעשה' - הרי גם לפי האופן הב' צריכים אנו 
לפסוק מיוחד. והנה בשיחה מציין שם ל'בית האוצר' "ד"ה והנה אם גם נאמר" ושם עוסק באיסורים הנעשים 
'מאליהם' שלא על ידי האדם שיש בהם איסור עצמי - ולדוגמא בשר בחלב, ולכן גם כאשר אין אנו מייחסים 
את המעשה לאדם, מ"מ ה'עבירה' קיימת. ומכך שמקשר בשיחה את הדברים נראה לומר כפי שנתבאר בפנים. 

ועצ"ע מהלך הדברים.
64( ע"פ שיחת י"ב תמוז תש"ל.

65( שיחת י"ב תמוז תש"ל. ועיין היטב באתוון דאורייתא כלל יג ועוד. 
66( ראה גם בית האוצר )מערכה א' כלל כד(. ושם: ועיין אתוון דאורייתא כלל י"ג נסתפקתי בכעין זה 
לענין חיוב עשה היכא דאנוס מלקיים עשה מי אמרינן דמחויב הוא אלא שאין יכול לקיים חיובו, או דילמא 
כל שאין יכול לקיים חיובו מיפטר לגמרי ואין עליו חיוב כלל ]וע' לקמן כלל כ"ו[ ואולם הספק שלנו פה לענין 
מעשה עבירה אין לפשטו מהך דהתם דאפילו אם תמצי לומר דאונס בעשה עושה פטור גמור עם כל זה אין 
ראי' מזה לשיוחשב עצם המעשה במעשה עבירה מעשה היתר ולא מעשה איסור וכמובן דרק לענין האדם 
שפיר פטרינן ליה לגמרי ואפילו מחיוב קיום העשה דאין האדם מחויב לעשות רק את אשר ביכולתו ואשר 
איננו ביכולתו איננו מחוייב כלל, משא"כ לענין עצם המעשה כאשר יש שם מעשה בפועל שפיר י"ל דתשובה 

עצם המעשה עבירה ואעפ"י שאין על האדם שום אשמה בעבירה זאת וכמובן.
67( כל הנ"ל הוא יסוד שיחת י"ב תמוז וש"פ בלק תש"ל. ויש להאריך הרבה במהדורה בתרא של הדברים 
על  להיפך  או שהוא  ה'חפצא' של העבירה ללא שייכות האדם,  על  היא  ה'תשובה'  ונקודת הדברים: האם 
שייכות האדם לעבירה מצד היותה מעורבת אולי אם רצון מסויים ובשיחות שם כמה לשונות - ואולי הדבר 

קשור לד' הדרגות בגדר פטור אונס שהובאו בפנים.
68( ע"פ לקו"ש ח"ד עמ' 1128 ושם נסמנו המראי מקומות ונשמטו כאן ויושלמו במהדו"ב.

ועוד: מעשה קטן נחשב בכמה ענינים ל'אונס' )"פיתוי קטנה אונס הוא" - יבמות לג, 
ב( ולכן 'רחמנא פטרי'' - אמנם באופן כזה הוא סוג של 'אונס' שהמעשה כן מתייחס לקטן 

העושה ומ"מ פטור הוא64.

]ה[ ולהעיר65: כשם שיש דיני 'אונס רחמנא פטריה' במצוות לא תעשה, כן הוא במצוות 
עשה שהמחוייב במצוות עשה ולא קיימה מצד היותו אנוס הרי 'רחמנא פטריה', ואף כאן 
יש לדון בגדר 'פטור' זה )כמו שדנו באחרונים66( והדבר תלוי לכאורה במחלוקת שהובאה 

בירושלמי האם 'אונס כמאן דעביד לא אמרינן' או אמרינן 'כמאן דעביד'.

]ו[ והנה נתבאר לעיל כי כוח המעשה שבאדם עם היותו מכוחות הנפש היותר אחרונים, 
הרי הוא נובע ושייך לעצם נפשו של האדם ולכן: רק באופנים מסויימים המעשה הנעשה 
באונס אינו מעשה כלל ועכ"פ אינו מיוחס לאדם ואז לא זו בלבד שאין עליו עונש, אלא 
גם אין שייך ענין של כפרה וכו', אולם ברוב אופני האונס יש לומר67 שעל האדם לעשות 
תשובה מסויימת ואם תמצי לומר הרי זו הלכה פסוקה בדיני קטן שבכמה ענינים נחשב 
מעשה שלו כ'אונס' )יבמות לג, ב - "פיתוי קטנה אונס הוא"( ומ"מ "טוב לו שיקבל על עצמו 

איזה דבר לתשובה ולכפרה" )שו"ע אדה"ז הלכות שבת סימן שמג בסופו מרמ"א(.

]ז[ ויש להוסיף )ע"פ פנימיות הענינים(68:

מצינו חילוק מן הקצה אל הקצה בין עשיית מצוות לעבירות - בעוד ובכל האיסורים 



תורת תומכי תמימים 104

69( עיין ספר המאמרים מלוקט ח"ד עמ' צ והערה 12 ונתבאר בארוכה בשיחת ש"פ בהר תשמ"ו.
70( ראה בארוכה שיחת ש"פ ויחי תנש"א סעיף ---

שבתורה, אם עושה אותם באופן שאינו מתכוון, ה"ה פטור, ואינו עובר איסור כלל.

כוונה,  כוונה או אין צריכות  ישנה פלוגתא אם מצוות צריכות  בנוגע למצוות  הרי 
והדין הוא )לכמה פוסקים( שכמה סוגי מצוות אין צריכות כוונה, והיינו, שהעושה אותם 
בדרך ממילא, ללא כוונה לקיים את המצוה - ויתרה מזו: )בכמה מצוות( אפילו אם כופים 
אדם מישראל לקיים את המצוה - יצא )וע"ד מצות צדקה, ועד לקיום מצות הצדקה שלא 

בידיעתו כלל באופן ש'מאבד סלע ומצאו עני'(.

והביאור: יהודי בעצמותו מקושר עם הקב"ה על כל היום - ובמיוחד ע"י אמירת 'מודה 
אני' בתחילת היום וכד' - ולכן, אפילו אם בפועל לאח"ז )בפעולות פרטיות( אינו מכוון 
לעשות את המצוה, מ"מ יש בפעולת המצוה החיבור עם אלקות. )וע"ד שבקידושין, אם 
"עסוקין באותו ענין", והאיש נותן לאשה פרוטה מבלי לומר שנותן לה לשם קידושין - 

הרי היא מקודשת לו(.

ידה עוברים  )שעל  בפירוש להפעולה  זמן שאינו מכוון  משא"כ בנוגע לעבירה: כל 
איסור(, "אינו מתכוון" - אין זו עבירה - כנ"ל בארוכה.

ויש לומר יתירה מזו: עי"ז שבתחילת היום אמר "מודה אני" וכדומה, יש לו )כל היום, 
בהעלם עכ"פ( כוונה שהיא להיפך מענין ה"עבירה".  

ואם הדברים אמורים על מעשה ללא כוונה ועד לכוונה הפכית - הרי על אחת כמה 
וכמה עבירה הנעשית ב'אונס' ]ולהעיר מדברי הרמב"ם בסוף פרק ב' מהלכות גירושין - 
אודות 'יצרו תקפו' בכל מעשה עבירה69 ולהוסיף מדבריו בהלכות ממרים )פ"ג ה"ג(  אודות 

'בני התועים' ש'הרי הוא כאנוס'70[.

* * *



105שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

"אדם קרוב אצל עצמו"1 
  א. כלל הוא ע"פ תורה ועד להלכה )סנהדרין ט, סע"ב וש"נ, יבמות כה, ב2( 'אדם קרוב 

אצל עצמו'.

ובהקדים:

הקב"ה הטביע בטבע - ומובן בסברא - כי ב'אדם' ישנן כמה חלקים ופרטים - החל  
מכוחות נפשו )ועד לחלוקה הכללית של 'מוח, לב ורגל' )ראה לקוטי תורה ר"פ אמור((, 
משפחתו3 - ושם גופא כמה סוגי קירבה – אב ובנו, אח וכד', ממונו וכיו"ב. ובכל אחד מהם 

פרטי פרטים ועד אלפי פרטים.

אולם לכל לראש יש אצל האדם - 'עצם מציאותו', האדם 'עצמו'.

בעומק יותר: בכל אדם יש את 'עצמו' והיא עצמיותו4 ויש את ה'אדם' – מידותיו, שכלו 
והנהגתו. 

]ולהעיר: ענין זה הוא בעיקר בענינים של 'מידות', אבל שכל כפי שהוא מצד עצמו הרי 
הוא שייך יותר ל'עצמו' של האדם, אלא שבשכל עצמו יש ב' חלקים-שלבים א. מהלך השכל 
שהם ה'מדות' שעל ידם לומדים את השכל ב. 'הצעות' ו'הקדמות' היסודיים של השכל שהם 
שייכים ל'עצמיות' האדם - ע"פ: שיחת פורים תש"ך – שיחות קודש עמ' 219 – 221; לקו"ש 

חי"ט עמ' 209 ואילך[.

ומתייחדות5  'קרובות'  ה'אדם'  שתכונות  עצמו'  אצל  קרוב  'אדם  של  היסוד  וזהו 
ל'עצמיות' שלו.

)ע"פ שיחות: ש"פ צו, שבת זכור; פורים תשד"מ )התוועדויות ח"ב עמ' 1192; 1241(; 
)התוועדויות ח"ב עמ' 80-81(;  ז'(; שיחת ש"פ מקץ תשמ"ט  )סעיף  ש"פ פנחס תשמ"ח 

1( הערה ללומדים: באופן כללי כל פרקי ה’אוצרות’ הינם על דעת והבנת המלקטים בלבד ודברי תורה 
כאש מתחלקים לכמה טעמים, אולם פרק זה במיוחד נערך ונלקט מכמה עשרות חלקי ביאורים והוא עוסק 
 - שהן  כמות  הדברים  את  להשאיר  אלא  מהותיים  בענינים  להכריע  שלא  השתדלנו  ולכן  עמוקה  בסוגיה 
ובסגנון השיחות עצמן - ובעז"ה יודפס שנית עם עיונים ופלפול התלמידים בגליון ‘החייל’, ולא נכתב כאן 

אלא “כמרז”ל הידוע כל פטטיא בישין ופטטיא דאורייתא טבין" )אג"ק חי"ד אגרת ד'תתפט(. 
2(  בכמה שיחות ואגרות מציין לסנהדרין ובחלק מציין רק ליבמות. ויל"ע.

3( דיוק זה הרי בנוסף לחלוקה בין ה’קירבה’ ל’עצמו’ ולמשפחתו -  יש בה חידוש נוסף הקירבה ביחס 
לאשתו ובניו שלו - ראה השקו”ט בסנהדרין ט, ב ובארוכה - שו”ת צמח צדק )אבן העזר ח"א סימן יב( האם 

כלל זה של ‘קרוב אצל עצמו’ שייך גם אצל הוולד שלו. ואכ”מ. 
4( ראה אור התורה )דברים ב’ עמ’ תתנד(: “וזהו ג"כ ענין אך עצמי ובשרי אתה דהוא לשון עצמות ולשון 

עצמיות ע”ד אדם קרוב אצל עצמו”. עיי"ש בארוכה. 
5(  ראה לקו"ש ח"י ויגש ב' הערה 16 מהמשך וככה תרל"ז שמחד 'קירבת' ה'אדם' ל'עצמו' שייכת ומעין 
הקירבה לקרוביו, ובד בבד הינה נבדלת מהם כי היא מתייחדת עמו. וראה להלן שאולי זהו ההבדל בין שיטת 

ה'יש מתרצים' ברא"ש )מכות פ"א ס"ז( לראב"ד )הובא שם(. 



תורת תומכי תמימים 106

אג"ק חי"ד עמ' צו; מאמר ד"ה ויקח קורח תשי"ז )ספר המאמרים במדבר ב' עמ' יא – יג(; 
לקו"ש ח"י ויגש ב' הערה 16. ועוד(

ב. בלשון תורת החסידות: ה'עצמו' של האדם הינו ה'חלק אלוקה ממעל ממש' שהיא 
אמיתת מציאותו שלו, וה'אדם' הוא הציור של שכל ומידות, לבושי הנפש והנהגתו.

בסגנון אחר: ה'אדם' הוא 'טבעו' של האדם בהנהגתו בשכל ומידות ומצד זה כל אדם 
'מוגבל', אולם ה'עצמו' של האדם הוא עצם הנפש והיא למעלה מהטבע ולמעלה  הינו 
ממדידה והגבלה )ע"פ שיחת ש"פ מקץ תשמ"ט )התוועדויות ח"א עמ' 80 – 81; דברי משיח 

ח"ב עמ' 173-174(.

ג. מתוך כלל זה מסתעפים כמה ענינים בהלכה ועד לטבע האדם: 
ועד שאופן  חיי האדם שייכת שכחה  והזכרון6: בכל אחד מפרטי  ענין השכחה  ]א[. 
שייכותו עמם ייתכן רק מצד כוח ה'זכרון' וכד', אולם על עצם מציאות האדם נאמר הכלל 

של 'אדם קרוב אצל עצמו'.

)ע"פ שיחת: ש"פ צו, שבת זכור תשד"מ )התוועדויות ח"ב עמ' 1192((.

]ב[ דיני עדות:

הלכה פסוקה היא ש'הקרובים פסולים לעדות מן התורה' )רמב"ם הלכות עדות רפי"ג(. 
קירבה זו היא הן 'שלישי בשלישי' ו'אין צריך לומר' - 'ראשון בראשון' )אב ובנו וכד'( – 

כפי שמבואר ברמב"ם שם.

ולפי זה הרי מכיוון שה'קירבה' בין ה'אדם' ל'עצמו' הינה ביתר שאת מקירבת 'ראשון 
בראשון' – לכן 'אין אדם נפסל בעבירה על פי עצמו' )רמב"ם הלכות עדות פי"ב ה"ב( וטעם 

הדבר – כאמור משום שה'אדם' מצד היותו 'קרוב' ל'עצמו' - 'אין משים עצמו רשע'.

)ע"פ: שיחת ש"פ ויק"פ תשמ"ה )הנחה 'שיחות קודש' סעיף נו ואילך; ד"ה ויקח קורח 
תשי"ז7; לקו"ש ח"י ויגש ב הערה 16(

]ג[ בפרטיות יותר8: הסיבה שיש בכוחו של אדם להעיד על חבירו - נובעת מכך שכל 
'עדות', אולם  דין  יסוד  כל  אין את  זאת הרי  ולולא  נפרדת מחבירו  אחד הוא מציאות 

6( כן הוא בשיחת ש"פ צו שם. והנה לכאורה דוגמא מסויימת זו איננה רק 'פרט' ב'כלל' של 'אדם קרוב 
 – ה'אדם'  'שכחה' את  אין שייכת  'עצמו'  ל'עצמו' דמצד  ה'אדם'  גם את שייכות  אצל עצמו', אלא מבטאת 

ש'שכחה' נובעת מ'ריחוק' בינו לבין הדבר – כמבואר בארוכה בלקו"ש חל"ד ואתחנן א' ועיי"ש ס"ט. 
7( הציון כאן למאמר הנ”ל הוא על יסוד המתבאר בארוכה בהמשך וככה תרל”ז הנזכר שם במאמר, אף 

שלא הובא באופן פרטי האמור בפנים.
8( כן מפורש בשיחת ש”פ מקץ תשמ”ט הנ”ל )בכל ג’ ה’הנחות’( ולכאורה עומק הדברים הינה כשיטת 
הראב”ד שאין האדם ‘פסול’ מדיני עדות על עצמו, אלא ‘אין כאן עדות כלל’. אולם מתחילת הדברים ובעיקר 
לפי המובא בד”ה ויקח קורח תשי”ז )וב'המשך וככה' סעיף עב ועוד( מובן שהוא כן ‘פסול’ בדיני עדות. ואולי 
הוא ביאור בדעת הראב”ד עצמו, ובכך מיושבת קושיית הרא”ש עליו - אשר מחד הוא סוג ודרגא של ‘פסול’ 

בדיני עדות ומהות הפסול שהוא ‘מופקע’ מעצם המושג של ‘עדות’.



107שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

כאשר ישנה קירבה ועד ל'אדם' הקרוב אצל 'עצמו' אין שייכת כלל מציאות9 העדות10.

)ע"פ: שיחת ש"פ מקץ תשמ"ט שם(

]ד[ אין אדם משים עצמו רשע11: יסוד דין זה הינו חלק וביאור הכלל של 'אדם קרוב 
אצל עצמו'12 ופירושו: דמכיוון שהאדם בדיבורו רוצה להרשיע את 'עצמו',  הרי מהיותו 

קרוב בתכלית ועד למאוחד עם 'עצמו'13 – אינו נאמן כלל.

ולהעיר14: אליבא דרש"י )יבמות כה, ב ד"ה ואין( דין זה הוא היסוד לכך שאין אומרים 
ולעונש מלקות  "לקנסא  בכל מה ששייך  דמי'  דין כמאה עדים  בעל  'הודאת  את הכלל 
וליפסל", וזאת משום שהאדם אינו יכול להודות שעבר איסור, ובפרט איסורים המביאים 

עונש גם על גופו של האדם. 

ד. והנה ב'דין עדות' האמור לעיל יש להוסיף ענין עיקרי15: 
'אדם קרוב אצל עצמו' הוא גם מצד טבע מציאות האדם  כאמור לעיל שהכלל של 

עצמו, כנ"ל בארוכה. 

ולדוגמא: קירבת האדם לעצמו הינה בטבע שלא לפי ערך מקירבת האדם לאביו )שאף 
אדה"ז  )כביאור  לזה  והטעם  מהשכל(  לגמרי  ולמעלה  השכל  מצד  שלא  הינה  זו  קירבה 

9( כ"ה בש"פ מקץ שם, ואולי שייך גם להמבואר בלקו"ש חי"ט עמ' 190; חל"ג עמ' 39 מלקו"ת )פקודי ד, 
א(: "ענין עדות ועדים שהיא הגדה הנאמנת אין שייך אלא על דבר הנסתר ונעלם מעיני הכל ע"ז צריך עדות 
שיעידו ע"ז אבל על דבר הנגלה אין צריך ואין שייך עדות. ואפי' על מלתא דעבידא לאגלויי ממש מיד לא 
הצריכה התורה עדות". ואולי י"ל שמתאים לחידושו של הגר"נ פרצוביץ ולפיו הסיבה ש'הודאת בעל דין 
כמאה עדים דמי' היא שכאשר יש 'הודאה' מתבטל כל מהות המושג 'עדות' שהוא רק על דבר נעלם. ואולי 
י"ל באופן נוסף ע"פ המבואר בלקו"ש חכ"א פרשת בא )ב( בביאור הדעה שבעדות החודש גם קרובים כשרים 
לעדות – דמכיוון  ש"עדות איננה )רק( בירור )ע"פ שכל(, אלא זהו דין ועשיית )גמר( דבר )וגזירת הכתוב(" 
הרי מכיוון שקביעות החדשים יכולה להיות גם ע"פ חשבון, הרי "אין מוכרח התוקף של עדות" )שם עמ' 62(. 

ואולי היינו הך.  
10( והנה בש"פ מקץ שם ממשיך לבאר – ע"פ פנימיות הענינים – כי העובדה ששייכת בכלל אצל יהודים 
ניכרת  לא  ואז  בגוף  ה'עצמו'  התלבשות  בגלל  רק  היא   – האדם  של  'עצמו'  מצד  'קירבה'  שיש  אף  'עדות' 

הקירבה והיא מצוות 'ואהבת לרעך כמוך' – לבטל את מניעת הגוף על 'עצמו'. ויש להאריך בנידו"ד.
11( סנהדרין ט, סע"ב ]כן הציון בסה"ש תשמ"ח ח"א עמ' 32 הערה 18[ וראה ספר המאמרים תרמ"ד עמ' 

קעז. 
12( כן מובן משיחת ש”פ תרומה תשמ”ו )התוועדויות ח”ב עמ’ 595(; שיחת ש”פ מקץ תשמ”ט הנ”ל.

13( כ"ה בד"ה ויקח קורח תשי"ז הנ"ל.
)חל”ד(  )שיחות קודש סעיף נו ואילך(, לקו”ש לפ’ שופטים  14( הבא להלן ע”פ שיחת ש”פ ויק”פ תשמ”ה 
הערה 4 ]משיחה הנ”ל[. אמנם ב’הנחה’ ב’התוועדויות’ )ח”ג עמ’ 1568 ואילך( לא נמצא יסוד זה, אלא רק באופן 
כללי, אולם ב’שיחות קודש’ נתבאר כל הנ”ל באריכות יתירה והיינו כדעת רש”י שהסיבה ש’הודאת בעל דין’ 
אינה באיסורים היא משום ‘אין אדם משים עצמו רשע’, ובליקוט הובא רק כהערה בלבד בתוספת ‘ואכ”מ’. 

וראה להלן הערה 77.
15( היסוד הבא להלן הינו מובן בדרך אפשר בלבד מה’הנחה’ של ש”פ מקץ תשמ”ט ב’דברי משיח’, הנ”ל 

)והוא מתוך ‘תוכן קצר – תשמ”ט’(; ה’הנחה’ מש”פ ויק”פ תשמ”ה ב’שיחות קודש’ הנ”ל וראה להלן בארוכה.



תורת תומכי תמימים 108

)לקו"ת דרושי ר"ה סב, ד(( כי לאחר שנמשך ממנו "נפרד ממנו . . נהיה מהות בפני עצמו".

וגם זה מתבטא בהלכה ש'חייך קודמין' )ב"מ סב, א( ו'אבידתו ואבידת אביו - אבידתו 
קודמת' )שם לג, א(.

זאת ועוד: רואים במוחש כי האדם אינו יכול לראות עצמו באופן אמיתי מצד קירבתו 
לעצמו )והמשל הגשמי לזה כמו שאדם יניח את אצבעו על עינו ולא יראה את סביבתו( 
וגם זה מתבטא בהלכה ש'אין אדם מתיר את הנדר לעצמו', גם אם סיבת הנדר היתה מצד 
טעות )דמוכח( ויתירה מזו )כדברי השאלתות שאלתא כג קרוב לסופה( דכל נדר הוא בטל 
מצד עצמו רק שצריך את החכם שיאמר זאת16 וזאת כנ"ל מצד ש'אדם קרוב אצל עצמו' 

בטבע.  

)ע"פ: שיחת פורים תשל"א )שיחות קודש ח"א עמ' 547-548(; מכתב כללי ערב ח"י אלול 
תשמ"א )לקו"ש חכ"ד עמ' 602(; לקו"ש ח"ה עמ' 21 הערה 40; לקו"ש ח"ג עמ' 889; ד"ה 

וידבר משה אל ראשי המטות תשל"ג; לקו"ש חל"ג עמ' 187 הערה 8 וש"נ(	

ה. והנה: מכיוון שהכלל ש'אדם קרוב לעצמו' הינו )גם( מצד טבע האדם, הרי שגם 
)המציאות ד( בדיני עדות, אלא בכללות  הכלל ש'אין אדם משים עצמו רשע' אינו רק 
נאמנות האדם וכפי שזה בהלכה שגם בעד אחד אמרינן17 'אין אדם משים עצמו רשע'18.

בדבר הקשור למציאות האדם20    רק  הינו  ועדות  נאמנות  גדר  ובפנימיות הענינים19: 
אולם אדם ה'משים עצמו רשע' הוא דבר שהיפך מציאותו )"עצמו"( לגמרי.

16( וראה בלקו"ש שם שע"פ פשוטו של מקרא ענין זה הוא  "דבר פשוט ואין צריך לימוד על כך".
נאמנות באופן כללי  ‘אין אדם משים עצמו רשע’ הוא מדיני עדות, או מדין  – אם  זה  ביסוד  17( הנה 
– מבואר באחרונים )ראה קובץ הערות יבמות סימן כב( שנחלקו רש”י )סנהדרין ט, א; כתובות יח, ב ועוד( – 
שהוא פסול בנאמנות האדם.  )ב”מ ג, ב ד”ה ואין(  ‘קרוב’ בדיני עדות, אולם דעת תוס’  ולדעתו הוא מפסול 
ויעויין רעק”א )כתובות יח, ב( בקושייתו על המשנה שמשמע מדבריו – כפי שביארו אחרוני האחרונים )גידולי 
שמואל בכתובות שם ועוד( – שסובר שהוא ‘פסול עצמי’ באדם ולא מצד דיני עדות )וכדעת התוס’(. ולכאורה 
לפי המתבאר כאן הרי תרווייהו איתנהו בי’, ולכאורה זו דעת הצמח צדק בכמה מקומות )ראה שו”ת אבן העזר 

סימן צא )ג( – כדעת רש”י; אבן העזר סימן יג - מדין נאמנות כללי(.
18( כן מובן מה'הנחה' שבדברי משיח ש"פ מקץ תשמ"ט שם ועיין ב'התוועדויות'.

19( הנה יסוד זה עצמו מתבאר באחרונים כביאור ל'אין אדם משים עצמו רשע', ובהקדים: נחלקו הפוסקים 
האם דין 'אין אדם משים עצמו רשע' הוא רק ב'רשעות' הפוסלת לעדות או גם המשים עצמו שעבר על מידת 
חסידות גם אינו נאמן )ראה קצוה"ח סימן לה סק"ד; שב שמעתתא - שמעתתא ז' פ"ה( ומבואר באחרונים 
)גדולי שמואל כתובות יח ע"פ הקצוה"ח הנ"ל, חידושי הגר"נ פרצוביץ )ב"מ ג, א(( כי יסוד הפלוגתא הנ"ל 
שייכת למקור דין 'אין אדם משים עצמו רשע' – דאם הוא מדיני עדות - הרי אין אדם משים עצמו רק 'רשעות' 
הפוסלת לעדות, אך אם הוא מדיני נאמנות בכלל – אז גם מידת חסידות בעלמא 'אין אדם משים עצמו רשע' 
ושם שלפי זה הסיבה ש'אין אדם משים עצמו רשע' כי הוא 'נאמנות' מול 'חזקת כשרות' ד'כל בני ישראל לא 

יעשו עוולה' ולכאורה הן הן הדברים המבוארים בשיחה ע"פ פנימיות הענינים. ודו"ק. 
20( ושם: שהרי כללות התורה ומצוות ניתנו במדידה והגבלה )וכדברי אדה"ז )אגה"ק ס"י( ש"רוב המצוות 

ניתנו בשיעור מצומצם"(.



109שער אוצרות - 'תורתו של משיח'

)ע"פ שיחת ש"פ מקץ תשמ"ט )התוועדויות ח"א עמ' 80-81; דברי משיח ח"ב עמ' -173
174(; לקו"ש ח"י ויגש א' הערות 16, 22; ד"ה ראשי המטות תשל"ג(

ו. ויש להוסיף21: ידועים דברי הרידב"ז דהסיבה – לדעת הרמב"ם )הל' סנהדרין ספי"ח( 
– ש"אין ממיתין בבית דין ולא מלקין את האדם בהודאת פיו אלא על פי שנים עדים" היא 
"לפי שאין נפשו של האדם קניינו אלא קנין הקב"ה" ולפי הנ"ל ביאור הדברים דכשם 
שאין אדם משים עצמו רשע, מחמת קירבתו ל'עצמו' כן אינו יכול להעיד על 'נפשו' ואף 
'גופו' שכדברי אדה"ז בשו"ע )חלק חו"מ הל' נזקי גוף ונפש ס"ד( "אין לאדם רשות על 

גופו". ואכ"מ22. 

זה נשמט מה’הנחה’  ויק”פ תשמ”ה הנ”ל, אולם כל  ‘מהלך’ ה’הנחה’ בשיחות קודש - ש”פ  כן הוא   )21
בהתוועדויות ובליקוט מהשיחה הנ”ל הובא רק כמ”מ בהוספת ‘ואכ”מ’ - כנ”ל הערה 69.  והנה יסוד זה יובן 
רק לפי המהלך ש'אין אדם משים עצמו רשע' שייך )גם( בדיני נאמנות בכלל ולא רק כפסול קירבה מדיני 

עדות וכפי שיבואר בארוכה בהערה הבאה.
שנתבארה  רש”י  בשיטת  השקו”ט  לכל  מרמז  ואולי  שם.  שופטים  בלקו”ש  ההערה  סיום  הוא  כן   )22

באחרונים והיא: 
א. ידועה השקו"ט בגדר 'הודאת בעל דין כמאה עדים דמי' האם היא מדיני 'נאמנות' או מדין 'שווייה 
אנפשיה', או רק כנדר )ראה קצות החושן סימן לד סק"ד, צפע"נ הל' נערה בתולה פ"א ה"א וראה שו"ע אדה"ז 

יו"ד סימן א' סקי"ד(. 

'אין אדם משים עצמו רשע' ולכאורה זהו  'הודאת פיו' מצד  ב. בדברי רש"י שגם ב'קנסא' לא אמרינן 
לימוד מיוחד שאין קנס ב'הודאת בעל דין' וכיצד שייך זה ל'אין אדם משים עצמו רשע' )ראה קצות החושן 

סימן א' סק"ה(.   

ומצינו כמה אופני ביאור בדברי האחרונים, ובהקדים:
ביאר כי דין 'אין  – ועיין ברכי יוסף )חושן משפט סימן לג סקל"ג((  )סימן תקלא-תקלב  בשו"ת הרשב"ש 
אדם משים עצמו רשע' הוא מדיני עדות בלבד, ואינו שייך לדין 'הודאת בעל דין' והוכיח את דבריו מדברי 
הרמב"ם גופא ברפי"ח דסנהדרין שכתב דזה שלא אמרינן הודאת בעל דין בעונשים - הוא גזירת הכתוב ולא 
כתב שהוא מצד 'אין אדם משים עצמו רשע', הרי שהם ב' ענינים שונים. אולם שיטת רש"י כנ"ל שדין 'הודאת 
בע"ד' ו'אין אדם' הם ענין אחד ואדרבה – 'הודאת בע"ד' מסתעף מדין 'אין אדם משים עצמו רשע', ולשיטת 
רש"י מתבארים הדברים כך: דין אדם קרוב אצל עצמו הוא 'פסול' קירבה בעדות, אולם כל זאת הוא רק לגבי 

'הרשעת עצמו', אבל לגבי 'הודאה' בדיני ממונות לא שייך פסול קירבה זה ויל"ע מאי שנא?
ועל כך ביארו האחרונים בכמה אופנים:

א. הרי"פ פערלא )ספהמ"צ לרס"ג לאוין ל"ת מז-מח( ביאר דלשיטת רש"י 'הודאת בעל דין' הוא גזיה"כ 
ודין 'אין אדם משים עצמו רשע' בא להפקיע מגזיה"כ זו את הרשעת האדם. ולדבריו אין הכי נמי 'הודאת 

בעל דין' ו'אין אדם משים עצמו רשע' הינם שני ענינים שונים זמ"ז.
ב. בברוך טעם )שער ה'( ביאר כי זה גופא מחלוקת ר' יוסף ורבא בסנהדרין ט, א – דלדעת ר' יוסף מצד 
דין 'הודאת בעל דין' אדם יכול גם לחייב עצמו באיסורים ורבא סובר כי אין דין 'הודאת בעל דין' בהרשעת 
עצמו ודעת רש"י היא אליבא דרבא. ולפי דבריו לכאורה דין 'הודאת בעל דין' ו'אין אדם' הינם מאותו יסוד.

ג. בחידושי הגר"נ פרצוביץ )ב"מ ג, ב( נתבאר היסוד בארוכה. 
ובהקדים: דלכאורה מצינו ב' ענינים בדברי רבא 'אדם קרוב אצל עצמו' ו'אין אדם משים עצמו רשע' 
)ובסוגייתנו בכתובות מובא רק 'אין אדם משים עצמו רשע'( ויל"ע מה קדם למה. ומצינו בזה מחלוקת רש"י 
'אדם קרוב'  נובע מדין  ואינו  'אין אדם' הוא ענין בפני עצמו  ג, ב ד"ה מה( שדין  )ב"מ  ותוס', דדעת תוס' 
ולדבריהם צ"ל ש'אדם קרוב' ו'אין אדם' לצדדים קתני ופירושו: אין הכי נמי אם לאדם היה  כוח של נאמנות



תורת תומכי תמימים 110

מדין עדות לא היה אכפת לנו שהוא מספר על עצמו מעשה רשע ולא מבטלינן עדות מחמת זה, אולם מכיוון 
שמצד עדות אין לו נאמנות שהרי הוא 'קרוב' וא"כ נאמינו מדין נאמנות הכללי ועל כך הוסיף 'ואין אדם 

משים עצמו רשע'. 
אולם שיטת רש"י כי מהות הטעם של 'אין אדם משים עצמו רשע' הוא רק מחמת שהוא 'קרוב אצל עצמו', 
ולכן הוקשה לו מהדין של 'הודאת פיו' שלדעת רש"י הגדרתו היא שכאשר יש 'הודאה' אין צורך ב'עדים' כי 
'פרשת עדים' נאמרה כאשר אין הודאה – וא"כ נראה משם כי גם ב'הרשעת' עצמו אמרינן כלל זה ולכן אמר 

שאין אומרים כלל זה.
ובדעת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א יש לומר: א. פסול 'אין אדם משים עצמו רשע' הוא גם מדיני 
דין  מצד  גם  הוא  אולם   ,))73 הערה  לעיל  )כמבואר  שיטתו  יסוד  שזה  עסקינן  דרש"י  אליבא  )שהרי  עדות 
הנאמנות הכללי והחובות שהאדם מטיל על עצמו )כנ"ל(. ב. דין 'הודאת בעל דין' אינו מדיני עדות, אלא 
כדעת אדה"ז שהוא מצד 'שווייה אנפשיה' )וכמפורש בארוכה בשיחת ש"פ ויק"פ תשמ"ה הנ"ל ]וענין זה נמצא 
גם ב'הנחה' בהתוועדויות[( וא"כ אה"נ שמצד דיני עדות אין שייך להקשות כלל על דין 'הודאת בעל דין' – 
כנ"ל במפרשים – אולם מכיוון ש'אין אדם משים עצמו רשע' הוא גם מצד המציאות והנאמנות הכללית – הרי 
קשה כיצד מקבלים 'הודאתו' כשמשים עצמו רשע וע"ז מבאר רש"י שאינו כן. ואולי דעת כ"ק אדמו"ר מלך 

המשיח שליט"א תואמת לדעת הרי"פ פערלא. ויל"ע הרבה.



שער
נגלה

בנותן  בלימוד התורה שלו מתוך הכרה  חידוש  אצלו  מזה שמתוסף  "החל 
התורה, ובמיוחד על ידי לימוד פנימיות התורה, "דע את אלקי אביך ועבדהו 
זה - לימוד התורה בהבנה והשגה דשכל האדם.  וביחד עם  בלבב שלם", 
בלימוד   - ובאיכות  בכמות   - חידוש  יוסיף  מישראל  כאו"א  ובפשטות: 
הפרטיים  בשיעורים  והן  נפש,  בכל  השוים  הכלליים  בשיעורים  הן  התורה, 

בכל חלקי התורה של כל אחד ואחת, כל אחד לפום שיעורא דילי'".
)משיחת ש"פ במדבר ה'תנש"א סי"א(  



תורת תומכי תמימים 112

 ביאור הברייתא מחיצת הכרם
ותוד"ה מחיצת הכרם שנפרצה∗

 הרב שמעון שיחי' ויצהנדלר 
ראש הישיבה

א
 	                 במתני' ריש מסכתין: "השותפין שרצו לעשות מחיצה בחצר, בונין את הכותל
 	          באמצע כו'". וע"ז אי' בגמ'1: "סברוה, מאי מחיצה – גודא, כדתניא מחיצת 
הכרם שנפרצה אומר לו גדור חזרה ונפרצה אומר לו גדור, נתיאש הימנה הרי זה קידש 
וחייב באחריותה. טעמא2 דרצו, הא לא רצו אין מחייבין אותו, אלמא הזק ראי' לאו שמי' 

היזק". 

כלומר, הגמ' דנה האם "היזק ראי' שמי' היזק או לאו שמי' היזק", ותולה זאת בפירוש 
תיבת מחיצה שבמשנה, דאת"ל שהפירוש בתיבה זו הוא "כותל" הפירוש ב"השותפין שרצו 
לעשות מחיצה בחצר בונין את הכותל" הוא באופן ד"טעמא דרצו הא לא רצו אין מחייבין 
אותו" והיזק ראי' לאו שמי' היזק; אך את"ל שהפירוש בתיבה זו הוא "פלוגתא" )וע"ד ל' 
הכתוב3 "ותהי מחצת העדה וגו'"(, הרי הפירוש ב"השותפין שרצו לעשות מחיצה" הוא 
שרצו לעשות חלוקה וממילא "בונין את הכותל" בתורת חובה. בלישנא4 קמא הגמ' מסיקה 

כהאופן הא' ובלישנא בתרא הגמ' מסיקה כהאופן הב'.

ומוכיחה הגמ' מהברייתא דמחיצת הכרם, שמדובר באותו ענין, שהרי הברייתא פותחת 
בלשון מחיצה )"מחיצת הכרם"( וממשיכה בלשון גדר )"גדור"(, וממילא היזק ראי' לאו 

שמי' היזק ואין חיוב לבנות כותל אם שניהם אם לא רצו5.

וצריך להבין )כמו שהקשו במפרשים6( – מפני מה הגמ' נוקטת ברייתא זו להוכחת ענין 
זה – הרי ישנם כמה וכמה משניות וברייתות מהן אפשר להוכיח זאת. ובכלל יש לעיין על 
הבאת כל אריכות ל' הברייתא – שהרי הטעם שלשמו הברייתא הובאה הוא טעם צדדי7 – 

*( תוכן הדברים נמסר בשיעור כללי בישיבה. נכתב, נערך ועובד ע"י הת' שניאור זלמן שי' מזרחי.
1( ב, סע"א.

2( בהגהות הב"ח כאן דצ"ל "וטעמא דרצו".
3( במדבר לא, מג.

4( ראה תורת חיים וחת"ס כאן. 
5( ראה מ"ש הנצי"ב כאן.

6( ראה רמב"ן ד"ה מאי. רשב"א ד"ה סברוה. תורת חיים ד"ה סברוה. פני שלמה ד"ה כדתניא. ועוד.
7( ולהעיר שתוד"ה כדתניא כאן מסיים "ואין להאריך כאן יותר" שזהו לשון נדירה ביותר שנמצאת רק 
כט"ו פעמים בכל הש"ס, ועד"ז תוד"ה אומר לו גדור שמסיים "והארכתי בהגוזל קמא ובפרק במה אשה" )ראה 

קובץ מפרשים דישיבתינו עמ"ס ב"ב ח"ב ס"ע 30 והערה 91(.

איתא



113שער נגלה

רק בשביל לדעת שמחיצה זה גודא )"מאי מחיצה גודא" כל' הגמ'(.

ב
והנה בגוף דברי הברייתא ידועה קושית המפרשים מדוע הברייתא מחייבת את בעל 

הכרם דווקא לגדור, שהרי במה הוא מזיק יותר מבעל התבואה?8

רש"י כ' וז"ל: "אומר לו – לבעל הכרם גדור אתה שלא יאסרו גפניך את תבואת השדה 
משום כלאים לפי שסמך בעל השדה את זרעיו סמוך לגדר, כדתנן בפרק שני9 היה גדר 
בינתים זה סומך מכאן את אילנותיו וזה סומך את זרעיו מכאן, וכשאין שם גדר תנן בפרק 
שני לא יטע אדם אילן סמוך לשדה חבירו אלא אם כן הרחיק ממנו ד' אמות כדי עבודת 
הכרם דבהכי הוי כלאים". והיינו שהטעם למה שאומרים לבעל הכרם דווקא "גדור" הוא 

משום איסור כלאים.

והתוס' כתב וז"ל: אומר לו – פירוש לבעל הכרם והוא10 המזיק דארבע אמות שאמרו 
להרחיק הוא בשביל עבודת הכרם כדאמרינן בפ' שני לקמן9.

ומשמע בפשטות דישנה פלוגתא בזה בין רש"י לתוס': 

דרש"י ס"ל שהטעם שמחייבים את בעל הכרם דווקא להתרחק היינו כיון דהוא המזיק 
שגורם את הכלאים11; אך התוס' מבארים שזהו מצד הדין דהרחקת המחרישה )דלקמן פרק 

שני(, שדין זה מוטל על בעל הכרם.

]ומצינו כעין זה מפורש בתוס' רי"ד12, שכתב וז"ל: אומרים לו גדור. כ' רבי יצחק זצוק"ל, 
מה שאנו מחייבין בעל הכרם לגדור יותר מבעל התבוא' משום דהאיסור בא מחמת גפנים 
ולא מחמת זרעים, שהגפנים יונקים למרחוק יותר מן הזרעים . . כשנפרצה מתחיל לההיזק, 
שבכל שעה גדל באיסור וכמאן דעביד בידים דמי . . ואינו נ"ל כלל . . שהנזק מאליו יבא . . )ו(
היה מן הדין למצע ארבע אמות שביניהן או לבנות הגדר ששניהן מזיקין זא"ז ושניהן נאסרין. 
אלא טעמא דמילתא הוא כדכתבית במה"ק שאין רשאי אדם לסמוך את גפניו או אילנותיו עד 
המצר אא"כ הרחיק ד' אמות או שיעשה גדר, ולאו משום טעמא דכלאים, דהא בשאר אילנות 
ליכא כלאים אלא טעמא דמילתא הוי משום עבודת הכרם שלא יכניס מחרישתו בשד' חבירו 

8( ועד שמצד זה י"א )הובא במאירי ד"ה זה שאומרים( "שלשניהם אומרים לגדור, ועל המסרב הוא אומר 
שחייב באחריותו".

9( כו, א.
10( בהגהות הב"ח כאן כ' דצ"ל "דהוא המזיק".

11( ומה שרש"י בתוך דבריו מזכיר את המשנה דלקמן כו ע"א )שלכאורה נראה מזה דס"ל שהאיסור שייך 
גם לכלי המחרישה ולא לאיסור כלאים, שהרי המשנה שם אינה עוסקת דווקא בכרם( – היינו כיון דאליבא 
דרש"י גם המשנה שם מדברת באיסור כלאים – ראה תוד"ה אחד שם )ומקשה עליו בזה, עיי"ש. וראה מה 

שביאר בשיטת רש"י בזה בשיעורי ר"ש רוזובסקי(. וראה לקמן הע' 26.  
12( כאן.



תורת תומכי תמימים 114

כדפרישית התם. עכ"ל.

והיינו שר"י ס"ל ע"ד שיטת רש"י, שהסיבה לחייב בהפסד הנוצר מהכלאים דווקא את 
בעל הכרם ולא את בעל התבואה – קשורה באיסור כלאים עצמו "שהגפנים יונקים למרחוק 
יותר" וממילא האיסור נעשה על ידם; אך התוס' רי"ד חולק וס"ל כשיטת התוס' שחיוב בעל 
הכרם אינו קשור לעצם ענין הכלאים, "אלא טעמא דמילתא הוי משום עבודת הכרם שלא 

יכניס מחרישתו בשדה חבירו" כמ"ש התוס' דלעיל.[

וצריך להבין – מפני מה ראה תוס' לחלוק על שיטת רש"י שחיוב בעל הכרם הוא מצד 
שהוא הגורם לענין הכלאים עצמם, כמו שמסתבר יותר – ונדחקו לפרש שזהו מטעם שלא 

יכניס מחרישתו בשדה חבירו )דלקמן פ"ב, שזהו דין בפ"ע לכאורה(?

ועד"ז במ"ש התוס' רי"ד "היה מן הדין למצע ארבע אמות שביניהן או לבנות הגדר 
ששניהן מזיקין זא"ז ושניהן נאסרין" – הא גופא טעמא בעי מפני מה "שניהן מזיקין זה 
את זה" – שהרי "הגפנים יונקים למרחוק יותר מן הזרעים", וממילא "כשנפרצה מתחיל 

לההיזק"?

ג
ויש לומר הביאור בכ"ז13:

בגוף הדין דמתני' "השותפין שרצו כו'" ישנו שילוב בין דיני ממונות לדיני איסורים, 
המשנה מדברת על מניעת היזק – נזיקין, ע"ד ענין ממונות – ע"י עשיית מחיצה, ולאידך 
כ"ק אדמו"ר מלך  )וכמו שנת' בשיחת  צניעות   – ראי'  היזק  איסורי,  היזק  הוא  זה  היזק 

המשיח שליט"א14(.

ויש לומר דבגוף הדין בברייתא דמחיצת הכרם מצינו ג"כ ב' צדדים אלו: הצד האסורי 
– כלאים, והצד הממוני – ההפסד שנעשה לשניהם. 

ועפ"ז מבואר מדוע הגמ' בחרה להביא דווקא ברייתא זו – כיון שברייתא זו קשורה  
לעצם הענין המבואר במשנה. 

ובעומק יותר יש לומר15:

בהבאת ברייתא זו דווקא, באה הגמ' להוכיח ולחזק לישנא זו שהיזק ראי' לאו שמי' 
היזק וממילא אין חיוב על לבנות את הכותל באם לא רצו:

13( בהבא לקמן – ראה גם עליות מנחם על רש"י ד"ה גודא )הובא בקובץ מפרשים דישיבתנו ח"ב ע' 29(.
14( ש"פ בלק תש"ל – ראה בארוכה קובץ מפרשים דישיבתנו, ח"א, ע' 7-9 בתוספת מ"מ, הערות ועיונים.      
15( סגנון הביאור דלקמן – ע"ד משנ"ת כו"כ פעמים – ראה )לדוגמא( קובץ הערות דישיבתנו, י'-י"א 
שבט ה'תשפ"ב, ע' 84 ואילך. ובכ"מ. וראה ג"כ הע' 1 שם: יסוד הביאור דלהלן מחודש הוא – ואם שגיתי ה' 

יכפר.



115שער נגלה

בברייתא זו רואים אנו שאומרים לו גדור ג"פ, וגם אז ה"ז קידש וחייב. ויש לומר שבאה 
הגמ' ללמוד מזה למשנתנו שכיון שדווקא במקרה זה דהברייתא, הואיל ומדובר בחיוב 
)שקשור ל(בעל הכרם דווקא ]מצד איסור כלאים לשיטת רש"י16, או להרחיק מחרישתו 
שלא תזיק לשיטת תוס' ותורי"ד, כנ"ל ס"ב[ לכן מחייבים אותו; משא"כ במשנתנו הואיל 
וכאן אין חיוב מיוחד על צד מסוים ואין מדובר כאן בהיזק ממשי17 כהיזק דכלאים, לא 

תהיה חובה בדבר ו"היזק ראי' לאו שמי' היזק".

ד
והנה איסורים18 הם ענינים שבין אדם למקום, דלא כממונות שהם בין אדם לחבירו. 
ועפ"ז יש לומר אשר אין שייך בזה גדר ד"מזיק וניזק", ובפשטות – שכולם קשורים לזה 

בשווה19, כיון שזהו כלפי שמיא.

דוגמא להנ"ל ]אף שרחוקה היא בענינה, אך קרובה בסברתה[:

אי' בגמ' "אין שליח לדבר עבירה"20, ואליבא דרש"י בכמה מקומות בש"ס21 שהטעם 
בגמ' שם "דברי הרב ודברי התלמיד דברי מי שומעין" הוא גם למסקנא.

היינו   – 'שליחות'  המושג  מהות  שמצד  דאע"פ  הרעק"א22  ביאר  זה  טעם  ובמהות 
השייכות והקשר העובדתי בין שנים לבצע פעולות - ייתכן כי גם לעבירה יש את המושג 
הזה – אעפ"כ, כיון שגם המשלח וגם השליח מאוחדים ביחס לאיסור שבדבר – הרי אין 
כל משמעות ל'מציאות' המושג 'שליחות'. ויש לומר דר"ל אשר בדבר הנוגע באיסורים 
הרי לא חלים הכללים הרגילים שחלים בין אדם לחבירו )השייכים לגוף מציאות הדברים(. 

16( ועד"ז לשיטת ר"י שבתורי"ד "שהגפנים יונקים למרחוק יותר מן הזרעים".
17( להעיר מתוד"ה וחייב – לקמן ע"ב.

– ראה קובץ  18( בההבדל בין איסורי לממונות בתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )והמסתעף( 
הערות דישיבתנו, י'-י"א שבט ה'תשפ"ב, ע' 58 ואילך, גיליון החייל 43 מדור אוצרות בתורתו של משיח. וש"נ.
19( ולהעיר ממה שאומר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )שיחת כ"ט תשרי תשכ"ב )ועוד(( אשר שאלו 
פעם א' מגדולי הרבנים, מהי הסיבה לכך שכאשר שואלים רב שאלה על כשרות של שור גדול כו', והרב 
פוסק שהשור אינו כשר, לא יעלה על דעתו של הקצב להרים קול צעקה על הרב ע"ז; ולעומת זאת, כאשר 
שני צדדים באים לדין תורה בנוגע לסכום קטן, והרב פוסק לטובת צד אחד – ברוב הפעמים מתחיל הצד 
השני לצעוק היתכן שהרב פסק לטובתו של צד זה. וענה )ע"ד הצחות( שמצד תכונת הנפש נקל יותר להיצה"ר 
לסבול ההפסד שלו כל זמן שחבירו אינו מרויח מזה, אבל כאשר חבירו מרויח את אשר הוא מפסיד – זה כבר 
]וממשיך שם שעד"ז נקל יותר לפעול בנוגע למצוות שבין אדם למקום מאשר במצוות שבין אדם  יותר מדי... 

לחבירו. ועיקר קושי הפירוד הוא בנוגע להמצוות שבין אדם לחבירו[. ע"ש.

– ויש לקשר מ"ש שנקל יותר להיצה"ר לסבול ההפסד כל זמן שחבירו אינו מרויח – להמבואר בפנים 
שבדיני ממונות שייך ענין מזיק וניזק, משא"כ באיסורים שהוא בן אדם למקום.

20( קידושין מב, ב.
21( ב"מ ח, א ד"ה פטור. ועוד.

22( שם יו"ד, ב ד"ה גמרא.



תורת תומכי תמימים 116

ויש לומר עד"ז בעניננו: הכלל היסודי של המושג 'מזיק', מכיון שהוא ה'גורם' לפעולה 
וממילא הוא המחוייב בדבר בשונה מה'ניזק' – אינו חל באיסורים, כיון ששניהם משתווים 

ביחס ל'דברי23 הרב'24. ודו"ק.

ה
ועפ"ז יש לומר אשר זהו טעמם דהתוס' ותוס' רי"ד לחלוק על פרש"י ולומר שהחיוב 

על בעל הכרם הוא מטעם המחרישה דווקא )ענין ההיזק הממוני(:

 אם הסיבה היא שבעל הכרם הוא הגורם לאיסור כלאים כפרש"י – הרי זה ענין של 
איסורים ובאיסורים אין שייך לומר גדר מזיק וניזק כלל25, כמו שנת"ל. 

ולכן הוצרכו לבאר שזהו מטעם אחר26, מטעם הקשור למבואר במשנה דלקמן פ"ב "לא 
יטע אדם אילן סמוך לשדה חבירו אא"כ הרחיק ממנו ד"א" – "כדי עבודת הכרם"27 – שזהו 
איסור ממוני )נזיקין(, שרק אז )לשיטתם דתוס' ותורי"ד( אפשרי לקרוא לבעל הכרם מזיק.

* * *

23( יסוד סברא זו נמצאת גם באבנ"ז )חו"מ סק"צ( אודות עצם המונח "מלאכת שבת", במונח זה טמונים 
מלאכות  בעשיית  האיסור  ב(  וכו'(.  זריעה  חרישה  )כגון  המלאכות  העובדתית של  המציאות  א(  ענינים:  ב' 
– גיליון החייל 30, הע'  זו במדור אוצרות בתורתו של משיח  ]עובדתיות[ אלו. וראה כל מה שנת' בסברא 

12 – והשווה היטב לנדו"ד.
זה  "דהנה  וז"ל:  טז(,  )ע'  כאן  בחידושי הגרנ"פ  בסוגייתינו  בנוגע לשאלה אחרת  נמצאת  זו  24( סברא 
פשוט שהזכות לתבוע מהמזיק שירחיק את  עצמו שייכא רק בגוונא  שלניזק מותר להשתמש בתוך שלו, אבל 
בגוונא שאסור לניזק להשתמש בתוך שלו – לית לי' זכות תביעת הרחקה מהאחר דבכה"ג כו"ע מודו שעל 

הניזק להרחיק א"ע". ע"ש.
25( עפ"ז אולי יש לומר דרש"י ותוס' לשיטתייהו אזלי בזה בביאור המשנה דלקמן כו ע"א )ראה לעיל 
הע' 12(, דרש"י כאן מבאר שקשורה לדיני כלאים, אך תוס' )שם ד"ה אחד( פליג עלי' ומבאר שאינה שייכת 

לזה, עיי"ש. 
26( ואע"פ שגם לשיטתם ודאי שההיזק קשור סוכ"ס עם הכלאים, איסור. – ואולי יש לקשר זה עם החקירה 
אודות קידושין בכסף "אם העילה הוא הקנין ועי"ז מתקדשת או להיפך העילה היא הקידושין ועי"ז היא קונה 
הדבר )שו"ת צפע"נ דווינסק ח"א ס"ט. הובא ונת' בארוכה בלקו"ש חי"ט ע' 215 ואילך( – דקנין הכסף הוא ענין 
ממוני והקידושין הוא ענין איסורי )"דאסר לה אכולא עלמא כהקדש" – קידושין ב, ע"ב. וראה שם תוד"ה 

דאסר( – ועפ"ז אולי יש לומר שתוס' ס"ל כהאופן הא', שהממון הוא העילה והאיסור הוא העלול. וילע"ע. 
27( גמ' שם.



117שער נגלה

 רישומי דברים בענין 'כלל ופרט וכלל'
בסוגיה דרמי בר חמא )כתובות יח, ב(∗

הנ"ל
א

יח, ב: "אמר רמי בר חמא לא שנו אלא שאמרו אנוסים היינו מחמת ממון 		  
כל  רבא  ליה  אמר  נאמנין  אלו  הרי  נפשות  מחמת  היינו  אנוסים  אבל  		  

כמיניה . . אלא כי אתמר ארישא אתמר הרי אלו נאמנין"

 ונלאו כל המפרשים בהבנת סוגיה קצרה זו שנתחדשו בה ענינים שאינם כלל לפי 
דברי המשנה בפשטותם.

ומהם: 

במשניות  ]כלומר  באבי  תלת  "בכולהו  מדוע  דלכאורה  שלמה  המלאכת  הקשה  ]א[ 
לא  ]ששם  עדים  מגבי  בר  שהתיר'[  הפה  הוא  שאסר  ]'הפה  תנא  להו  קתני  הקודמות[ 
נתבאר טעם ה'נאמנים'["28 ובלשון החכמת שלמה "יש לדקדק, דהרי עיקר מאי דתני הכא 
הוא אגב גררא דמודה רבי יהושע דאמרינן הפה שאסר כו' וכמו מתני' דלקמן האשה 
שאמרה אשת איש הייתי כו' א"כ למה לא קתני במתני' הפה שאסר כו' כמו דקתני במתני' 

דלעיל ולקמן, כיון דע"כ טעמא הוא משום הפה שאסר וכמו"ש רש"י והר"ן".

]ב[ קושיה כללית שהביא החכמת שלמה ועוד – מדוע )או כיצד29( נשתנו הלישנות 
דרמב"ח מן הקצה )סיפא( אל הקצה )רישא(.

]ג[ קושיית בעל ההפלאה דכל חידושו של רמב"ח 'מנא לן באמת' – והרי במשנה אין 
לחלוקה זו זכר. 

]ד[ לגופו של דבר: לפי הלישנא קמא הרי 'עיקר חסר מן הספר' דהרי אם הסיפא היא 
דווקא ב'אנוסין מחמת ממון' יוצא דכל עיקר חידוש המשנה אינה מדיני 'הפה שאסר', 

אלא יסודה בסוגיית 'אין אדם משים עצמו רשע' – ולכן 'אינם נאמנים'.

על  החידוש  דעיקר   – ועוד  הרא"ה  הרמב"ן,  כפי שהקשו   - הרישא  לגבי  כנ"ל  ]ה[ 
]ורק אליבא דרש"י הדברים  – נאמנין' חסר כל ביאור בסיבת הדבר  'אנוסין מחמת ממון 
בהירים דזה גופא החידוש ברישא – לבאר את כוח 'הפה שאסר' גם במקום של 'אין אדם 

שיעירו  שמטרתן  'הערות'  לקובצי  מתאים  ונכתב  תורה'  ב'כינוס  שנאמרו  מהדברים  קמא  מהדורא   )*
ויעוררו על הדברים מתוך פלפול התלמידים ובעז"ה בקבצים הבאים יתוקן ויחודדו הדברים בדיוק יותר.

28( וקושיא זו בפשט המשנה היא היא יסוד ושורש דעות האחרונים האם ה'נאמנים' הוא 'דין' ד'מיגו' )או 
'הפה שאסר'(, או שהוא מ'תורת עדות' – כמבואר בארוכה בדעת רעק"א ובנו הגר"ש. ואכ"מ.

29( ושם ד'מקובל דאמר רמב"ח 'לא שנו'', אולם לא ידעו האם על הרישא או על הסיפא והתחילו לברר 
דעתו. וזה גופא צריך עיון ובירור. 

כתובות



תורת תומכי תמימים 118

משים עצמו רשע'[. ונחלקו עמודי עולם בדעת הרישא 'מעיקרא מאי סבירא להו' ובחכמת 
שלמה האריך טובא לבאר ענין זה בפשט הדברים ולא העלה ארוכה.

]ו[ "אלא כי איתמר הכי איתמר" – וכתבו המפרשים דלכאורה "דברי הש"ס תמוהין 
מאד" דכל עיקר שאלת רבא היתה רק על הסיפא ד'באנוסין מחמת נפשות נאמנין', אבל 
על הרישא דגם ב'אנוסין מחמת ממון נאמנין' לא הקשה כלל )"דחה דבריו ללא טעם"(, 

ומדוע חזר בו רבא מב' הענינים.

ב
ונראה לומר ובהקדים קושיה כללית שהקשה הפני יהושע על כללות יסוד המשנה 
דלכאורה  ועוד(  שלמה  והחמדת  עה(  סימן  העזר  אבן  )בשו"ת  החת"ס  בדבריו  )ופלפלו 
באנוסין מחמת נפשות "הרי כדין עשו שלא יסתכנו בנפשם בשביל הפסד ממונו של זה 
ואין כאן הגדה ראשונה כלל ומאי טעמא יאמנו בלי מגו ומאי הוה להו למיעבד" )ובחת"ס 
שם דקדק בלשון הזהב של רש"י דבדבריו הפשוטים בריש משנתנו יישב קושיית יסוד זו(.

זאת ועוד: סיפא דמשנתנו ייתור דברים הוא דמכיוון שיסוד המשנה הוא 'הפה שאסר' 
– הרי ברירא מילתא דכ'כתב ידן יוצא ממקום אחר' הרי 'אינן נאמנים'.

מה  יל"ע   - הקודמות  למשניות  בהמשך  באה  זו  שמשנה  דמכיוון  לומר  צריך  וע"כ 
נתחדש בה, דהרי דין 'הפה שאסר' כבר נשנה בכמה אופנים, ועל כרחנו נתחדש בה ענין 
וענין  דבריו(  באריכות  כוונתו  זו  שלכאורה  במאירי  )ועיין  כה  עד  מצינו  שלא  עיקרי 

החידוש שבה הוא בפרטי דברי המשנה ולא בכללות החידוש.

ובזה גופא קאי רמב"ח בדבריו 'לא שנו' שאין יסוד משנה זו בחידוש הכללי שבה, 
כנ"ל )ואולי זה עומק הפשט ב'פתיחה' ד"לא שנו אלא" - היינו דמעיקרא אין חידוש )"לא 
וזה גופא מבאר רמב"ח בב'  בפרטי הדברים  שנו"( בכללות הדברים כלל(, אלא חידוש 
אופנים בלישנא קמא ובלישנא בתרא ונקודת ההבדל: עד כמה 'פרטי' המשנה יסודיים 

ביחס ל'כלל' המשנה – הפה שאסר30.

ולפי זה מהלך ב' הלישנות ברור: דהנה 'היה מקובל אצלם' דברי רמי בר חמא ו'היה 
מקובל אצלם' שמהות חידושו אחד הוא – דפרטי הדין הם יסוד המשנה וזאת מחמת ייתור 
הדברים. והנה עיקר הייתור הוא בסיפא, כנ"ל ולכן שנו דברי רמב"ח רק על הסיפא דהרי 
סיפא זו כולה ייתורא היא, אולם במסקנה נתבאר כי גם הרישא עצמה מחודשת היא - 

כדלקמן בארוכה.

בדוגמאות  'פרט'  כל  כיצד  לבאר  בעיקר  שענינם  ה'לשיטתייהו'  שיחות  של  ה'הפשטה'  הן  והן   )30
דהלשיטתיה ה'כללי' מבאר ומחדש את יסוד ה'כלל' דשיטת בעלי הפלוגתא. ופשוט הוא למעיינים.



119שער נגלה

ג
)וזה עיקר  זו הוא בב' פרטים עיקריים: א. דין עדות שבה   הנה חידושה של משנה 
דברי התוספות בד"ה הרי אלו נאמנין וד"ה 'אין נאמנין' דמקשים על שייכות ה'מיגו' עם 
ה'עדים'( – וכפי שדייק יפה במלאכת שלמה. ב. פרטי דבריהם 'אנוסים . . קטנים . . פסולי 

עדות . .' )וכפי שדייקו הראשונים בכל פרט מדבריהם31(.

ובפרט היסודי שהמשנה עוסקת ב'עדות' - ידוע בבי מדרשא )ראה בחידושי הרי"ם, 
בית יעקב ובעיקר דברי רעק"א במשנה כאן ודברי בנו הגר"ש בדרוש וחידוש  בתוד"ה 
אין נאמנין" - ע"פ דיוקי לשונות דברי הראשונים( האם ה'הרי אלו נאמנין' מדין עדות 
הכללי קאתי לה, או )רק32( מהדין של 'הפה שאסר' וכבר מקובל לומר כי בזה נחלקו התוס' 

עם רש"י במשנה ועוד.

הגר"ש  בחידושי  בבהירות  שטען  )וכפי  מאד  הם  מחודשים  רעק"א  דברי  ולכאורה 
שקופ כאן( – דכל זאת מנא לן? וכבר הביא בנו הגר"ש חבילות ראיות להוכיח כי יסוד 

המשנה מדין עדות קאתי לה.

]וראה לעיל הערה 28  דכל יסודה של מחלוקת עיקרית זו מקורה בהבנת פשט לשון 
המשנה ובקושיית הפני יהושע ודו"ק - כי פשוט הוא למדקדקי הפשט.[

ואם נדקדק ביסוד הפלוגתא הנ"ל נוכל לומר כי שורשה ביסוד דין נאמנות העדים 
ועוד(  )דמיגו  הנאמנות  דיני  וכללות  א'  דעד  הכלליים  'נאמנות'  דיני  ושייכות  בכלל 

ל'נאמנות' דין עדות.

דהנה ידועים דברי הרמב"ם בהל' יסודי התורה )ספ"ז ופ"ח ה"ב( שיסוד דין עדות הוא 
גזירת הכתוב, ולאידך: 'דין תורה' שיש לחקור העדים ו"החקירות והדרישות הם הדברים 
שהן עיקר העדות ובהן יתחייב או יפטר" )הל' עדות פ"א ה"ה( ונתבאר ב' שיטות כלליות 
)בדבריו(: דעת הנתיבות המשפט )סימן קמה סק"ב( דזהו בירור המציאות ודעת החת"ס 

)שו"ת אבן העזר ח"ב סימן קעה( ועוד – דזהו גזירת הכתוב בלבד.

]ובשו"ת אבני נזר )אבן העזר סימן קא( חילק בין עצם דברי העדות שהוא גזירת הכתוב 
לחקירה ודרישה שעל ידה מתאמתים הדברים לבית דין כאילו ראו בעצמם )וראה סברא מעין 

זו ביד המלך )הל' עדות פ"ג ה"ה((.[

ולכאורה מתוך זה33 נובע השקו"ט בגדר נאמנות עד אחד )ראה צפע"נ כללי התורה 

31( ועיין מה שהובא ב'קובץ מפרשים' דישיבתנו חוברת רביעית הערות 32; 51; 52 – בהבנת דברי הגמרא 
בהבדל בין 'מידק דייק' ל'חזקה' בדברי ריש לקיש ש"אין העדין חותמין אא"כ נעשה בגדול" ובדברי התוס' 

שם – על יסוד דברי החידושי הרי"ם והשער המשפט. עיי"ש.
32( ראה ברכת שמואל בבא בתרא סימן מה אות א'. ויל"ע.

33( הבא להלן מחודש הוא ולכאורה יסודו בקצות החושן סימן לד סק"ד בשייכות 'הודאת פיו' ל'מאה 
עדים' עיי"ש היטב.



תורת תומכי תמימים 120

והמצוה 'עד אחד'( האם הוא 'בירור המציאות' והיינו דיסוד דיני עדות בתורה הוא 'בירור 
זה  ועוד( הרי גם  )איסורים  וא"כ לענינים שגילתה התורה נאמנות עד אחד  המציאות' 

'בירור המציאות'.

הגדרת הדברים בשייכות לעניננו: באם נאמר כי גם 'עדות' בכלל יסודה -  הנאמנות 
שדבריהם אמת, הרי נאמנותם במשנתנו היא מדין 'נאמנות עדות' ולא )רק( 'דין עדות'34. 

ו'נאמנות' זו היא גם יסוד דין הנאמנות הכללית.

ולפי זה הרי משנתנו מתפרשת כמין חומר: דלאחר דין 'הפה שאסר' בכלל, נתבאר 
במשנה שורש דין ה'נאמנות' על ידי הדוגמא הפרטית ד'העדים שאמרו' ונחלקו הגרעק"א 
ובנו הגר"ש דמקום שיש שני הענינים יחדיו – ה'כלל' של יסוד הנאמנות והדוגמא והפרט 

ד'עדות' מי מהווה היסוד ועיקר ומי רק הפרט.

והן הן דברי רמי בר חמא:

דמכיוון שבעדות עסקינן שהוא שורש ה'נאמנות' הרי ברירא מילתא שהמשנה סובבת 
אודות 'אדם קרוב אצל עצמו' ו'אין אדם משים עצמו רשע' וענין זה משתקף ע"י הדוגמא 
הא' - 'אנוסין היינו': ברישא מכיוון שיש את דין 'הפה שאסר' הכללי – הרי הוא 'גובר' על 

חסרון ב'עדות' מצד 'קרוב אצל עצמו' )כדברי רש"י(.

אולם בסיפא שאין את ה'כלל' של דיני נאמנות הכללית ד'הפה שאסר' – הרי נשאר רק 
פרטי דיני עדות ובדיני עדות הרי כלל הוא 'אין אדם משים עצמו רשע' ולכן 'אין נאמנין', 

אולם כאשר אין חסרון זה – נאמנים.

ויסוד זה נתבאר ב'ברכת שמואל'35 וז"ל: "ועיין במ"ש דכתב הרמב"ן . . ואיכא דקשייא 
להו ונהמנינהו במגו דאי בעי פסלי להנך דחתימו בגזלנותא וכו' וז"ל דעדים לא מהימני 
משום מגו ואם מתורת עדות לא מהימני בדין מגו לא מהימן להו שלא האמינה התורה 

בכך עכ"ל.

ונראה לי ביאור דברי הרמב"ן דבעדים לא אמרינן מגו בהסבר של רבנו הגאון האמתי 
החסיד רשכבה"ג רבנו מרנא ר' יהושע לייב זצוקללה"ה זיע"א, דעדות אינה מדין נאמנות, 
דווקא  הוא  שהאמינתם  דמה  בזה  התורה  וגלתה  לחותנם  והארן  משה  פסלה  דהתורה 
יותר ממה שנאמינם בתורת  ידיענן שלא נאמינם  משום דין עדותם, וע"כ מגזה"כ הזה 
עדותם, וגם מגזה"כ הלזה ידעינן שלא נאמינם משום מגו ג"כ ע"י שהיה יכולים להעיד, 
דרק ע"י עדותם ומשום תורת עדות נאמנים, אבל אם לא העידו ובאין לפנינו שנאמינם 
בתורת מגו ג"ז פסלה התורה מהך גזה"כ שלא יאמינו עדים מדין נאמנות אלא מדין עדות 

לחוד, דזה ג"כ הוי מדין העדים שלא יאומנו כי אם ע"י הגדת עדות". עכ"ל.  

34( ולכאורה זה תוכן דברי הגר"ש שקופ כאן.
35( מסכת כתובות, סימן כח, ס"א. 



121שער נגלה

]וע"כ הקשה רבא מצד יסוד דין ד'כיוון שהגיד' )ואכ"מ36(.

וא"כ לדעת הלישנא קמא: פרטי דיני עדות הם יסוד הסיפא, אולם פרטי דינים אלו 
אין להם קיום כאשר ישנו ה'כלל' ד'הפה שאסר' ברישא37.

אולם בלישנא בתרא הרי הדין ד'אין אדם משים עצמו רשע' ו'כיוון שהגיד' 'גוברים' 
על הכלל ד'הפה שאסר' ברישא. ויל"ע בטעם הדבר.

'דיני עדות'  ואולי יש לומר דבזה גופא נחלקו הלישנא קמא והלישנא בתרא: האם 
הינם פרט מהנאמנות הכללי, או שהם יסוד בפני עצמן כהבנת דברי הרמב"ם בהל' יסודי 

התורה.

ודי בזה.

ד
והנה יש להטעים מהלך הדברים דלעיל - ע"פ יסודות נפלאים בתורת כ"ק אדמו"ר 
מלך המשיח שליט"א בגדרי 'כלל ופרט' והיחס ביניהם )הדברים יבואו כאן בקיצור וכמ"מ 

בלבד ועוד חזון למועד להרחיב38(:

יסודי 'כלל ופרט' - הלא הם כתובים ונאמרים מידי יום ב'שלש עשרה מידות שהתורה 
נדרשת בהם' ולמעשה הן רובם של ה'שלש עשרה מידות'. דברים אלו עצמם בנוסח עמוק 
נאמרו גם ע"י רבי ישמעאל "כללות נאמרה סיני ופרטות באהל מועד ורבי עקיבא כללות 

ופרטות בסיני" )חגיגה, א-ב(.

ואילך, שיחת ש"פ בה"ב תשמ"ח,  )לקו"ש חי"ז ע' 26  והנה בריבוי שיחות ומאמרים 

36( וגם בזה יש לבאר ב' אופנים בדין כיוון שהגיד – לדעת הריטב"א שהוא מצד חסרון ב'נאמנות' העדים 
)ראה בארוכה מה שנלקט ונערך ב'קובץ מפרשים' דישיבתנו חוברת רביעית הערה 99 מדברי הקובץ הערות 
בהבנת דעת הריטב"א דיסודו – נאמנות ושם הערה 100 הבנת השדי חמד ועוד( וזו לכאורה דעת רבא, אולם 
 י"ל דדעת הלישנא קמא ביסוד דין 'כיוון שהגיד' דהוא דין פרטי בדיני עדות – וא"כ הוא נדחה מפני ה'כלל' 
ד'הפה שאסר'. ולפי זה ניתן לבאר גם את הדעות ב'וכי תימא הני מילי בעל פה' – דגם בזה ב' שיטות )ראה 

הנלקט בקובץ מפרשים שם(. ואכ"מ.
37( ביאור הדברים בפרטיות: מצינו במפרשים ב' שיטות בהבנת דברי רש"י דכאשר יש 'הפה שאסר' 'הרי 
אלו נאמנין' גם כאשר 'משים עצמו רשע': א. בליקוטי חבר בן חיים )ד"ה הנה( ביאר דטעם הפסול של 'אין 
אדם משים עצמו רשע' הוא מצד דין קירבה )כשיטת רש"י(, אולם 'הפה שאסר' גם קרוב נאמן בו. ב. יסוד 
הלישנא קמא שאין דין 'כיוון שהגיד' וא"כ אין הכרח לומר ד'הרי אלו נאמנים' הוא לא מדיני עדות ויתכן 
שהוא אכן הן מדיני עדות ובדין מיגו יחדיו )שהרי עיקר קושיית רעק"א היתה מצד דין 'כיוון שהגיד' ומכך 
הכריח שאן זה מדין 'עדות', אולם לפי הלישנא קמא אין הכרח לזה( – כפי שביאר בשו"ת בית אפרים חו"מ 

סימן עד(.   
אולם בפנים מתבהר כי יסוד הלישנא קמא הוא דכאשר ישנו הכלל העיקרי ד'נאמנות', הרי גם אם חסר 
בפרט דדיני עדות )אין אדם משים עצמו רשע( – נאמנין, משא"כ בסיפא שחסר שם ה'כלל' דנאמנות, הרי 

הפרט דדיני עדות גובר. ולכאורה הן הן הדברים רק בהבהרה שונה.
38( הערת המערכת: בעת ה'כינוס תורה' הורחבו הדברים וכאן נכתבו רק בקצרה.



תורת תומכי תמימים 122

מאמר ד"ה וידבר אלוקים תשכ"ח )סה"מ מלוקט ח"ג(, לקו"ש חכ"א ויק"פ ועוד( נתבאר ג' 
אופנים כלליים ביסוד 'כלל' ו'פרט':

 אופן הא': הפרט אינו רק האופן שבו ה'כלל' מתקיים למטה, והיינו דה'פרטים' הם רק 
ביאור והיכי תימצי ל'כלל' )ולכאורה זו המידה מי"ג מידות ד'פרט שהוא צריך לכלל'( – 
והוא הביאור באופן כללי בשיחת ש"פ בה"ב תשמ"ח ועוד. ושם אף נתבאר באותיות תורת 
החסידות דה'כלל' הוא התורה כמו שהיא מצד נותן התורה, והפרט אינו אלא רק מצד 

גדרי המקבל והאדם למטה )ומבדיל שם בין 'תורה' – כלל, ל'מצוה' – פרט(.

אופן הב': הפרטים הינם ביאור וגילוי הכלל והיינו דמבלעדיהם הכלל אינו מוגדר 
והוא רק 'ראשי פרקים' והתחלת הענין ואין לו כל קיום לולא הפרטים )ולכאורה זו המידה 

של 'כלל שהוא צריך לפרט'( – ולכאורה זה הביאור בלקו"ש חי"ז בה"ב ועוד(.

אופן הג': שורש הפרט נעלה מהכלל וה'כלל' אינו אלא ביאור והסברה ל'פרט' – והוא 
מה שנתבאר במאמר ד"ה וידבר אלוקים תשכ"ח39.

כ"ז בקיצור גדול – עיי"ש בארוכה ובפרטיות.

* * *

או  מהפרטים,  נוצר  ה'כלל'  האם  בחקירה  ויק"פ  חכ"א  בלקו"ש  בעומק המתבאר  טובא  יל"ע  והנה   )39
שבהיקבץ הפרטים יחדיו מתגלה מטרתם שה'כלל' הוא יסודם ואכ"מ.



123שער נגלה

גדרו ומהותו של שטר∗
הנ"ל

א
		  מקומות בתורה נזכר המושג 'עדות', ובכל מקומות אלו העדות נזכרת  

		  יחד עם ענין השייך לדיבור:  

יגיד ונשא  א. "נפש כי תחטא ושמעה קול אלה והוא עד או ראה או ידע אם לוא 
יומת על פי עד אחד41",  יומת המת לא  שנים עדים או שלשה עדים  פי  ב. "על   עונו40" 
ג. "לא יקום עד אחד באיש לכל עון ולכל חטאת בכל חטא אשר יחטא על פי שני עדים 

או על פי שלשה עדים יקום דבר42".

והנה רש"י עה"ת3 מפרש שהמילים "על פי" מלמדות ש"ולא שיכתבו עדותם באגרת 
וישלחו לבית דין ולא שיעמוד תורגמן בין העדים ובין הדיינים".

]ולהעיר: יש נפק"מ רבתי האם נלמד מהפסוק "על פי שני עדים" בפרק יט בדברים, או 
מפרק יז שם נאמר "על פ שנים עדים" – דהפסוק בפרק יז קאי בדיני נפשות בלבד, אולם 
הפסוק בפרק יט נאמר בכלל – וא"כ באם למדים זאת מפרק יז הרי זה רק בדיני נפשות והיינו 
דזהו גזירת הכתוב בלבד ולא סברא – ראה מה שביאר בזה בספר 'המקנה' לגאון ר"ז סופר 

כלל יט פרט א' – ויתבאר לקמן[

ונחלקו המפרשים בטעם איסור עדות בכתב:

 הנה בדברי משפט )סימן כח סק"ז( ביאר על פי שיטת הבעל המאור )ט,א מדפי הרי"ף( 
"דפסלי רחמנא עדות מפי כתבם, לאו משום דחשדינן למשקר אלא גזירת המלך הוא, 

וכמו דפסלי רחמנא עדות קרובים אף דידעינן דאינם משקרים". 

מצוה  "והוא  שכלית  סברא  מחמת  הינו  לדבר  שהטעם  מובא  חת"ס43  בשו"ת  אולם 
שכלית כי אינו דומה שומע מפה לאוזן ונחקר בבי"ד ומכרחות ברמיזות ובקריצות שלא 
יעידו לשקר, משא"כ בכתבם". כלומר, כאשר הבי"ד יקבלו עדות בכתב אין הם יכולים 

לראות את הצורה בה מעבירים העדים את העדות.

]וע"פ האמור לעיל הרי נפק"מ האם נלמד מ"ע"פ שנים" או "על פי שני עדים", כנ"ל.[

מכן  ולאחר  בישיבה חלקם בטלפון בתקופת המלחמה  כלליים שנמסרו  נערך מתוך סדרת שיעורים   )*
המשכם בישיבה. נרשם ע"י תלמידי התמימים: לוי שי' קופציק, יוסף יצחק שי' קמל ונערך ע"י התמים יוסף 

יצחק שי' סייג.
40( ויקרא ה, א.
41( דברים יז, ו.

42( דברים יט, טו.
43( אבן העזר ח"ב סימן ה'. וראה אמרי בינה דיני הלוואה סימן ל"א.

בשלושה



תורת תומכי תמימים 124

דין רק בשמיעת  בהעדות עצמה, או  'מפי כתבם' הוא פסול  דין  יותר: האם  בעומק 
העדות על ידי הבית דין וכפי שביאר בנתיבות המשפט )סימן כח סק"ו(. עיי"ש.

ב
וידועה הקושיה היסודית דא"כ כיצד כותבים שטרות של קנין ועד לגיטין וכו'. 

ולכן כתב הרמב"ם בהלכות עדות44 שדיני שטרות הם מדברי סופרים. ומקשה על זה 
]ובדעת הרמב"ם כבר ביאר  הרמב"ן45 מדיני שטרות, כגון גיטין, שכתובה כבר בתורה? 
במרגניתא טבא ועוד כי המושג 'דברי סופרים' לשיטתו אינה 'דרבנן' אלא לימוד של חז"ל מן 

התורה – וכמו שכתב שקידושי כסף הינם מ'דברי סופרים' ואכ"מ[

וידועים השיטות בזה ומהם שיטת הרי"ף, בעל המאור, רמב"ן ותוספות רי"ד, וכדלהלן:

שיטת בעל המאור היא שיש ב' סוגים בעדות, א. תביעה אשר העדים הם פותחי הדיון. 
ב. הנתבע עצמו לוקח עדים ומייצר איתם שטר. )כגון שלווה לוקח עדים המעידים על 
ההלוואה ובכך גורם הלווה לחיוב עצמו(. במקרה כזה העדות  לא נקראת "מפי כתבם" 

של העדים ובלשונו:

"מפי כתבם הוא שפסולה עדותן אבל מפי כתבו לא וכל שטרי הלואה ומקח וממכר 
הלוה והמוכר הוא שמצוה את העדים ואמר כתבו וחתמו וכן בגיטי נשים ואין זה מפי 
כתבם אלא מפי כתבו ואם אי אתה אומר כן עקרת מה שכתוב בקבלה וכתוב בספר וחתום 
והעד עדים ומקרא מלא כתוב בתורה וכתב לה ספר כריתות אלמא כל כה"ג כתבו שלו 
הוא ולא כתבם של עדים אבל היכא דכתבי מנפשייהו בשטר שצריך לומר כתובו ולא אמר 

להם כתובו הא ודאי מפי כתבם".

ויש לעיין מהות ביאורו וידוע ביאור האור שמח )הלכות עדות פ"ג ה"ד( "ורוב הפוסקים 
ס"ל דשטר הוי מן התורה, כיון שהוא עשוי מדעת המתחייב, והמה שלוחים לכתוב עבורו 

הוי כמפי כתבו, דהודאת בע"ד כמאה עדים דמי".

ויל"ע כוונתו.

וברי"ף )יבמות שם( שכשהשטר ביד בעל דין ולא בסתם מקרה של עדות שהם אנשים 
מבחוץ, אז במקרה כגון דידן הוי לי' כמי שנחקרה עדותן בבי"ד.

אולם דעת ר"ת ביבמות )שם( דכל פסול 'מפי כתבם' הוא רק בעד שמופקע מדיבור 
וכגון אילם. 

44( הל' עדות פ"ג ה"ד.
45( בהשגות לספר המצוות.



125שער נגלה

ג
והנה יש לעיין בכל מה שנתבאר עד כה בב' אופנים: 

]א[ האם בעדות יש 'דין דיבור' וזה ע"ד מצוות השייכות ל'דיבור', או שהדיבור הוא 
רק ההיכי תימצי לבטא דעתם של העדים.

המשפט  הנתיבות  )כדברי  העדות  מקבלי   – דין  בבית  או  ב'עדות'  דין  זהו  האם  ]ב[ 
הנ"ל(.

ובאופן הא' – מצינו דבר נפלא בשו"ת מהר"ש ענגיל )ח"ב סימן ו'( מה 'גדר' ה'דיבור' 
בכלל והוא לגבי 'שבועה' שמצינו מחלוקת הפוסקים אם מהני שבועה בכתב )דגם בשבועה 

נאמר 'מוצא שפתיו' – היינו דיבור( וביאר את המחלוקת כך:

"בהא דנחלקו הפוסקים אי שבועה בכתב מהני46 וכו' דבאמת קיי"ל דגמר בלבו צריך 
שיוציא בשפתיו אך באמת אם נאמר דעיקר הדיבור בעי לגלות מחשבת הלב וכיון שכן 
גילוי מחשבתו ע"י כתב עדיף טפי אבל אי נמי דגזירת הכתוב דבעי דיבור פה, אם כן יש 
לומר דכתב לא חשיב ביטוי בשפתים אבל באמת לענין גילוי מחשבתו כתב עדיף ובאמת 

מצינו כ"פ דמעשה עדיף מדיבור".

לגלות  אלא  אינו  ה'דיבור'  מהות  האם  הוא  כתבם'  ב'מפי  הדיון  שורש  דבריו  ולפי 
'מחשבת הלב' וא"כ בכתיבה עדיפא, או שנאמר כי ה'דיבור' כאן הוא 'דין'. 

ואכן בחתם סופר שם ביאר כי זה שבשבועה מועיל דיבור – לדעת הפוסקים – הוא 
מחמת שמטרת השבועה היא רק לגלות מחשבת הלב, משא"כ בעדות שאני.

'גזירת  הוא  כתבם'  'מפי  דין  האם  א'  בסעיף  לעיל  שנתבאר  למה  קשור  הוא  ואולי 
הכתוב' )ונלמד מהפסוק בפרק יז בדיני נפשות(, או שהוא סברא – כדברי החתם סופר – 

ונלמד מהפסוק בפרק יט, כנ"ל.

ד
מיוחד  ביטוי  גדרו של שטר שמצינו  ובהקדים  נוסף  באופן  בכהנ"ל  לומר  יש  ואולי 
בשיעורי הגרי"ז גוסטמן שכתב כי מהותו של שטר אינו ה'פרטים' הגשמיים של השטר – 
והוא הנייר, הדיו והאותיות, אלא ה'תוכן' שענינו לבטא מחשבת הלב של התובע והנתבע 
)מוכר וקונה, מלוה ולוה, איש ואשה וכד'( ביחד עם העדים, היינו דשטר הינו מציאות 

מיוחדת שמהותה לגלות את רצון בעלי הקנין או בעלי ההלוואה וכדאי לצטט לשון זו:

"הנה עצם השטר ואפילו הנייר שבו אינו כמטלטל ונייר, אלא הוא דבר רוחני וכדקרי 
ליה בגמרא 'מילי' ו'אותיות' ומטעם זה אמר רב אשי בבבא בתרא דף עז 'סברא נמי הוא', 
ופירש רשב"ם: סברא היא ואין השטר מועיל כלום לקנות שטר אחר על ידו אלא במסירה 

46( בשו"ת שם הביא זאת גם לגבי עדות בכתב.



תורת תומכי תמימים 126

תליא מילתא דאותיות מילי נינהו ומילי במילי לא מיקנין".

]ואולי ניתן להמתיק מאד את דבריו לאור כמה 'ליקוטים' בתורתו של משיח לפיהם מצוות 
וענינים שמהותם הינה 'מחשבה', אולם זקוקים הם ל'דיבור' הרי למרות שמונים את ה'דיבור' 
כ'מצוה', אבל גם אז נשארים הם בגדר של 'מחשבה' וזה ה'חפצא' שלהם – ראה: לקו"ש 
חכ"ב אמור – תפילה וספירת העומר, חלק לח נשא – מצוות התשובה, חלק לד ברכה – בענין 

הקהל.[

  וא"כ לפי זה הרי מהות השטר הוא הוא 'מחשבת הלב' )'דבר רוחני' כלשונו( ולכן הרי 
פשיטא שלכו"ע ניתן לכתוב את העדות, כאמור לעיל מדברי שו"ת מהר"ש – דהרי כל זה 

הוא מהות השטר ואינה רק 'עדות בכתב'.

ואולי יש לומר כי דברים אלו הם הם עומק כוונת הבעל המאור דמכיוון שהשטר נכתב 
על פי 'דעת המתחייב' הרי אין בו פסול של 'מפי כתבם' והובא לעיל ביאור האור שמח 
שהוא דחוק לכאורה – דהיכן מצינו שהעדים אינם אלא 'שלוחים' של בעלי השטר? אולם 
ע"פ האמור לעיל אולי ניחא הוא: מהות השטר הוא הבעת הרצון של 'המתחייב' וממילא 

גדר זה חל לא רק על הלוה אלא גם על העדים שכל מהותו הוא 'גילוי דעתם', כנ"ל.

ה 
והנה כל האמור עד כה מהווה הקדמה להבנת שורש שיטות רבי מאיר וחכמים בדין 
של 'מודה בשטר שכתבו אינו צריך לקיימו' כדעת רבי מאיר ומבואר ברש"י כאן )כתובות 
יט, א( דשיטת רבי  מאיר כי הלוה )ועד"ז העדים( לאחר ש'הודו בשטר' הרי אין להם את 
'הפה שאסר' לומר 'פרוע הוא' או 'אנוסין היינו' )שהרי לדעת רבי מאיר ש'אינן נאמנין' 

)כתובות יח, ב מהברייתא(, ויש לעיין בטעם הדבר וכפי שהקשו בתוספות כאן ועוד.

ובהקדים תוספות ביאור בהאמור לעיל: ההבדל בין עדים המוסרים עדות בכתב ל'שטר' 
מהותו הוא - כפי שביאר בנתיבות המשפט: עדות רגילה הרי ענינה שה'עדים' 'משכנעים' 
את הבית דין באמיתת הדבר ולאחר מכן הרי הפסיקה נעשית ע"י הבית דין והווי כאילו 
הבית דין הם אלו שראו בעקבות הוכחת העדים )וכפי שביאר בארוכה יסוד זה ב'יד המלך' 
וז"ל: "דבכל עדות העדים אשר יקום עדותן בפני בית דין לא איברי סהדותן אלא לשקרא 
]קידושין סה, ב[, וע"י אמונת דבריהם של העדים נודע להבית דין אמיתת הענין אשר 
העידו עליו איך היה . .  והתורה שם חק עפ"י שנים עדים יקום דבר דאחר עדות של שני 
עדים לא נשאר שום ספק עוד בעדותן, הרי ממילא הוי כאלו הבית דין בעצמם בעיניהם 
ראו ובאזניהם שמעו שהענין היה כפי אשר העידו והגידו עליו" וראה לקו"ש ח"ג עמ' 
987 והן הן הדברים(, אולם בשטר הרי 'עדים החתומין על השטר נעשית כמי שנחקרה 
עדותן בבית דין' והיינו דהשטר עצמו הוא המייצר את הפסיקה בפועל, וא"כ לאחר כתיבת 
השטר וההודאה בו הרי אין השטר זקוק כלל לעדים ולמתחייב ולכן אין כאן כלל דין של 
'הפה שאסר' – שהרי אין לעדים יותר 'בעלות' על עדותן שהרי מיד לאחר סיום ו'סגירת' 
השטר הוא נהיה חפצא בפני עצמו ואין להם כל יכולת לשנותו ועד"ז וביתר שאת בלווה 



127שער נגלה

ש'מודה בשטר שכתבו'.

וזו דעת רבי מאיר, אולם לכאורה דעת חכמים היא כדעת הרמב"ם בגדר שטר שהקשו 
עליו כל המפרשים ולכאורה מהות ושורש דעת הרמב"ם נובעת מדעת חכמים בגדר שטר 
ההלכתי  גדרו  הרי  המתחייב',  'רצון  היא  השטר  שמהות  אף  הדברים:  ונקודת  כדלהלן 
הוא 'כתיבה' ומעשה ולא 'רצון המתחייב' ולכן יש בו מצד עצמו החסרון של 'מפי כתבם', 
אלא שחידשה התורה בכמה סוגי שטרות שיועיל בהם 'מפי כתבם' )כלומר: לדעת רבי 
מאיר ודעת המפרשים הרי מהות השטר אינה שייכת ל'מפי כתבם' כלל, אלא היא מציאות 

וחפצא אחרת, משא"כ לדעת הרמב"ם47(. ויל"ע עוד.

ו
ואולי יש לומר כי על פי זה תבואר סוגייה נוספת בפירקין והיא בדף כ, א: ת"ר כותב 
אדם עדותו על השטר ומעיד עליה אפילו לאחר כמה שנים אמר רב הונא והוא שזוכרה 

מעצמו רבי יוחנן אמר אע"פ שאין זוכרה מעצמו.

ונחלקו רש"י ותוס' האם הדברים אמורים רק על אדם הכותב על הנייר עדותו, או על 
'שטר' – לדעת רש"י )וכן היא דעת הראשונים( הרי דין זה הוא גם ב'שטר' עם ב' עדים, 
אולם תוספות )ד"ה רבי יוחנן( ביארו בארוכה כי ב'שטר' הרי מכיוון ש'עדים החתומים על 
השטר נעשה כמי שנחקרה עדותן בבית דין דמי' – הרי שאין צורך בזכרון העדות. ונלאו 

האחרונים לבאר מהות המחלוקת, ואולי לפי הנ"ל הרי הדברים בהירים:

 דלדעת תוס' הרי גדרו של 'שטר' הוא חלות בפני עצמו וענינו 'גילוי' – מחשבת הלב 
ואין בו כלל את דין 'מפיהם ולא מפי כתבם' ולכן אין כבר צורך בזכרון העדות, אולם 
לדעת רש"י הרי השטר הינו מהות של 'עדות בכתב' ויש בו גם את דין 'מפיהם ולא מפי 

כתבם' וממילא גם את הדין הכללי של זכרון העדות.

ובדעת הרמב"ם הרי כפתור ופרח הוא כדעת רש"י וכנ"ל בדעתו בפסול 'מפי כתבם'. 
ואולי הנ"ל יאיר לשון 'מליצית' )מלשון הנביאים( בהלכה זו ברמב"ם )הל' עדות פ"ח ה"ד( 

שכתב:

]הלכה א: "מי שחתם על השטר ובא להעיד על כתב ידו בבית דין והכיר כתב ידו שזהו 
בודאי אבל אינו זוכר העדות כלל ולא ימצא בלבו זכרון כלל שזה לוה מזה לעולם הרי זה אסור 
להעיד על כתב ידו שהוא זה בבית דין שאין אדם מעיד על כתב ידו שהוא זה אלא על הממון 
שבשטר הוא מעיד שזה חייב לזה וכתב ידו הוא כדי להזכירו הדבר אבל אם לא נזכר לא יעיד[ 
הואיל והדבר כן שטר שיצא לבית דין ובאו עדים ואמרו כתב ידינו הוא זה אבל מעולם 
לא ידענו עדות זו ואין אנו זוכרים שזה לוה מזה או מכר לו לא נתקיים השטר והרי הן 
כחרשים עד שיזכרו עדותן וכל מי שאינו דן כן לא ידע בדיני ממונות בין ימינו לשמאלו".

47( ולכאורה אולי ניתן להמתיק זאת לאור המתבאר בלקו"ש חל"ח נשא כי דעת הרמב"ם שמצוות שיש 
בהם גם 'דיבור' וגם 'מחשבה' הרי מכיוון שלמעשה ה'דיבור' הוא היסוד הרי הוא נחשבת למצוות שבדיבור.



תורת תומכי תמימים 128

הרי מפורש כדעת רש"י )וכן דקדק הבית יוסף )טור חו"מ סימן כח( שכתב "ולדידיה 
לישנא דברייתא דייקא . . דהיינו שטר ממש" וראה ש"ך סימן כח סקל"ב, נתיבות המשפט 
שם סק"ט(. ולשונו 'לא ידע בדיני ממונות בין ימינו לשמאלו' אומר דרשני )והוא מלשון 

הפסוק ביונה )ד, יא( אודות אנשי נינוה - עיי"ש במפרשים(.

והביאור: לדעת הרמב"ם )כמפורש בהלכה א'( ה'שטר' אינו אלא היכי תימצי לזכרון 
'על מנה שבשטר הם מעידים'( ותו לא מידי וזאת  )ובלשון הש"ס כאן  ה'ממון שבשטר' 
לשיטתיה שיש בשטר מצד עצמו חסרון של 'מפי כתבם' שזו הוכחה ששיטתו היא שבעצם 

ה'שטר' אינו אלא מעין 'זכרון' ל'עדות' על גוף המעשה ואין לשטר ערך מצד עצמו. 

ואולי לפי זה הנוסח 'לא ידע בדיני ממונות בין ימינו לשמאלו' ענינו לחלק בין שטרי 
ראיה לשטרי קיום )כמבואר בחידושי הגר"ח הל' עדות בתחילתו ועד"ז הוא בעוד מפרשי 
הרמב"ם( או בלשון קדשו בלקו"ש חי"ט שופטים ב' - בין 'עדי קיום' ל'עדי בירור'. ואולי 
הלשון 'ימינו' )עדי קיום( ל'שמאלו' )עדי בירור(, דבעדי 'קיום' )שטרי קיום( הרי זה גופא 
גדר ה'שטר' ואין צורך בזכרון העדים ואין כלל הדין ד'מפי כתבם', משא"כ בעדי בירור 

ושטרי ראיה.

ועצ"ע בעומק הדברים. 

* * *



129שער נגלה

הסבר בדא"פ בתוס' ד"ה וחייב באחריותו
 הרב מאיר שיחי' טביב
ר"מ בישיבה

א
 	            בגמ' ]ב"ב ב' ע"א ואילך[: "מחיצת הכרם שנפרצה אומר לו גדור, חזרה ונפרצה,
 	      אומר לו גדור. נתיאש הימנה ולא גדרה ה"ז קידש וחייב באחריותו". ובתוס' 

שם בד"ה וחייב באחריותו, מבאר ד"אע"ג שאינו ניכר לא שמיה היזק )גיטין נג.(".

והנה לכאורה תוס' שואל על פרש"י בגיטין שם, שעל דברי הגמ' "היזק שאינו ניכר" 
כתב ש"כגון הני במתניתין שלא נשתנו מכמות שהיו". כלומר, שגדר "ניכר" בנזק הוא 
שיחול שינוי שניכר לעין בגוף וחומר החפץ בעקבות הנזק ]וממילא כל נזק שלא פועל שינוי 
בחומר החפץ, ולדוגמא נזק "רוחני", כגון מטמא טהרותיו של חבירו – נקרא "היזק שאינו 

ניכר"[. 

נזק של  )על  ועפ"ז מקשה התוס' מדוע הגמ' כותבת שבעל הכרם "חייב באחריותו" 
כלאיים( והרי בכלאיים אין שינוי בגוף התבואה, אלא נעשית "כלאיים", כלומר חל עליה 
ניכר לאו שמיה  – ולכן היה צריך לפטור מדין "היזק שאינו  נזק "רוחני"  איסור שהוא 

היזק"?!

ב
וממשיך בתוס' שם: "נראה לר"י דהאי חשיב היזק ניכר שהרי ניכר הוא שהוא כלאיים 

כשרואה הגפנים בשדה". 

ולכן, בגלל הקושיא על רש"י, אומר התוס' שהוא חולק וקובע גדר אחר ל"ניכר ואינו 
ניכר": שכאשר מי שרואה את החפץ מבחין מיד שנעשה כאן נזק והפסד – זהו "היזק ניכר" 
וחומר החפץ[. אבל כאשר הנזק לא גלוי ממבט ראשון,  ]גם אם לא השתנה דבר בגוף 

וצריך להוסיף מסבר מדוע יש כאן נזק זה "היזק שאינו ניכר". 

]עיין ב"קובץ שיעורים" שהביא ראי' מדברי התוס' )בגיטין נג.( בדין "צרב אוזן פרתו של 
חברו" שאף שהדבר ניכר בגוף השור, הרי מכיון ש"סתם שוורים לא למזבח קיימי" הרי שלא 

ניכר כאן הנזק ולכן לתוס' חשיב היזק שאינו ניכר.[

כאן  נראה  כי  ברור שחייב לשלם  תוס'  ועפ"ז מתורצת הקושיא מכלאיים, שלשיטת 
הנזק מאחר שכשרואים את התבואה מעורבת בגפנים – רואים כאן היזק של כלאיים ]ואף 

שעצם הטומאה היא רוחנית אך רואים את כל הגורמים[. 

איתא



תורת תומכי תמימים 130

ג
 וממשיך בתוס' שם: "ומטמא אע"פ שרואים השרץ על הטהרות". 

ויש לומר שכאן בא תוס' להקשות על הביאור שלו שאמנם בכלאיים זה מתאים, אך 
במטמא מדמע ומנסך – שלכו"ע הם היזק שאינו ניכר )דהמחלוקת בין ר' יוחנן לחזקיה 
היא רק האם "שמיה היזק" או לא, אך בעצם ההסברה שזהו "היזק שאינו ניכר" אין בינהם 
מחלוקת(, הרי הגמ' אומרת את זה בסתמא ומשמע שזה בכל מקרה – גם אם רואים עדיין 
את השרץ מונח על הטהרות, בעוד כשלרש"י מובן מדוע זה נקרא "לא ניכר" – שהרי לא 

נעשה שינוי בחומר החפץ. 

אך לפי הביאור הזה )שואל תוס' על עצמו( במקרה כזה מי שמסתכל על  הדבר רואה 
מיד שנעשה כאן נזק והפסד, וזה צריך להיקרא "היזק ניכר", וכנ"ל שהגמ' אומרת במפורש 

ש"מטמא" הוא "היזק שאינו ניכר"?

ד
 וממשיך בתוס' שם: "לא חשיב היזק ניכר דמי יודע אם הוכשרו". 

את  כאן  רואים  שמיד  משמעותו  ש"ניכר"  הנ"ל(  הביאור  לפי  )גם  מתרץ  תוס'  בזה 
הנזק, זה מתורץ, כי בזה שרואים את השרץ ואת הטהרות, עדיין לא בטוח שיש כאן נזק 
מכיון שלא די בכך בשביל ליצור טומאה, מכיון שצריך שהתבואה )וכדו'( תוכשר קודם 
לקבל טומאה )ע"י א' משבעת המשקים(. כלומר, יש כאן עוד שלב כדי ליצור ניזק ]ובפרט 
ע"פ דברי ר' חיים בריסקער שמסביר את ההבדל בין "חלק מהאיסור" בטומאה ל"תנאי" 
בכלאיים[. וכשאני רואה שרץ על הטהרות אני רואה רק חצי ממה שיכול לגרום נזק ]ולא 
כמו בכלאיים שרואים את כל מה שיכול לגרום נזק[, ולכן זה עדיין נקרא היזק שאינו ניכר.

ה
וממשיך בתוס' שם: "אבל אין לומר דה"נ הוי היזק שאינו ניכר וקנסוהו כמו במטמא 

שלא יהא כל אחד הולך ומטמא טהרותיו של חברו". 

אין דרך ליישב את הקושיא מכלאיים על הגדר של רש"י ב"ניכר" )שיהיה ניכר שינוי 
בגוף החפץ( באמצעות הסבר שבאמת בכלאיים זה היזק שאינו ניכר והיה צ"ל פטור, אבל 

חכמים קנסוהו כמו שקונסים במטמא דהכא ליכא למיחש וכו' ולכן לא שייך לקנוס 

השני  ההסבר  כיצד  אופנים  בב'  שמסבירים  פרצוביץ'  הגר"נ  וחידושי  מהר"ם  )ועיין 
כאן מתיישב עם דברי התוס' דלעיל )ד"ה "אומר לו גדור"( "ואם לא התרו בו אינו חייב 

באחריותו"(. 

* * *



131שער נגלה

חקר ועיון במחלוקת הגמ' בגדר 'מחיצה'
הרב חיים שיחי' טל                                                                                                                              
ר"מ בישיבה

א
ואימא  .  . כדתניא  גודא  מחיצה  מאי  סברוה  ע"א[:  ב'  ]ב"ב   	      בגמ'48 

	        מחיצה ]מאי[ פלוגתא... 

כלומר, בני הישיבה49 נקטו לומר שהמשמעות של המילה "מחיצה" במשנתנו היא כותל 
שהם בונים אותו ביניהם. ולאחר שהבינה הגמ' ע"פ הברייתא שמחיצה זה כותל, מדייקת 
צ"ל  כנראה  וא"כ  היזק"  שמיה  לאו  ראיה  ש"היזק  משמע  שמזה  "רצו"  המשנה  בלשון 
שבמשנתינו אין מדובר בכותל. ולכן מנסה הגמ' להוכיח שמשמעותה של המילה "מחיצה" 
היא חלוקה ]ומביאה לזה ראיה מהפסוק "ותהי מחצת העדה"50...[, ומכיון שרצו לחלוק את 

החצר מוכרחים  הם לבנות את הכותל, ומזה נבין ש"היזק ראיה שמיה היזק". 

ויש לעיין51 האם נחלקו בהבנת לשון המשנה ובביאור תיבת 'מחיצה', ובלשונו של בעל 
ה'תורת חיים'52: "תימה דמאי איצטריך לאתויי ראיה דמחיצה היינו גודא, והרי בכל מקום 

מחיצה גודא הוא". 

או שנחלקו בעניין "היזק ראיה" והביאו ראיות לדבריהם מלשון המשנה53. 

ב
בהבנת דברי הגמ' "ואימא מחיצה פלוגתא" יש שלושה אופנים להסביר:

א. יש חיסרון לומר ש"מחיצה גודא" ולכן נעדיף לומר ש'מחיצה פלוגתא'.

דברי  בהסברת  האופן  את  לדחות  נעדיף  ולכן  פלוגתא  לומר שמחיצה  יתרון  יש  ב. 
המשנה ש"מחיצה גודא".

ג. רוצים להוכיח ש"מחיצה פלוגתא" ע"י שלילת האופנים האחרים כלומר ע"י שלילת 
האפשרות ש"מחיצה גודא".

48( הגמרא פותחת בדיון ארוך במשמעות המילה "מחיצה" כאן, להבנת המשמעות של ההלכה הפותחת 
את המשנה.

49( רש"י פסחים עז, א ד"ה סברוה. שיטה מקובצת בשם הראב"ד ]ראה ג"כ תוס' ד"ה סברוה[.
50( במדבר לא, מג.

51( והוא ע"פ דרכו של 'דרכי התלמוד' להר"ר יצחק קנפנטון.
52( נדפס ב'קובץ מפרשים' דישיבתינו ב"ב ח"ב עמ' 27.

53( ראה 'נחלת דוד' על סוגיתינו ]'קובץ מפרשים' הנ"ל עמ' 28[.

איתא



תורת תומכי תמימים 132

וכדברי התוס' ]ד"ה "ואימא מאי מחיצה פלוגתא"[: "מפרש ר"י משום דעל לשון גודא 
יש כמה קושיות כדפריך בסמוך לפיכך דוחק לפרש מחיצה פלוגתא אע"ג דבכל מקום 

הוי מחיצה גודא".  

שמחיצה  בהסברה  קושי  שיוצרות  דבסמוך  הקושיות  סמך  שעל  אומר  תוס'  כלומר, 
'גודא', הקשתה כבר כאן והציעה הגמ' שמחיצה פלוגתא.

ויש לעיין בזה:

א. לכאורה לא מצוי שקודם יביא האופן דמחיצה פלוגתא ורק לאחמ"כ יביא הקושיות 
שבגינן מציע שמחיצה פלוגתא.

ב. לכאורה על הקושיות דבסמוך יש תירוצים ועפ"י דברי התוס' נצטרך לומר שכל 
התירוצים היו באחד משני סיבות אלו:

)א( לכאורה הרי זה רק "דיחוייא בעלמא". 

)ב( שהמ"ד ד"מחיצא פלוגתא" לא יכל לקבלם מפאת שחולק עם המ"ד ד"מחיצה 
גודא" ביסוד כיצד להבין דברי התנאים או בעניין שבגינו הוא אינו יכול לקבל כלל 

התירוצים דבסמוך.

ג
'ואימא מחיצה פלוגתא' ותירץ שיסוד  השיטה מקובצת54 הקשה מניין באה הקושיא 

הקושיא הוא שרוצים לומר ש'היזק ראיה שמיה היזק'. 

כלומר שרצה לייסד את הקושיא לא על חיסרון שיש בהשיטה שמחיצה 'גודא' אלא 
ביתרון שיש בהשיטה שמחיצה 'פלוגתא' והוא בזה שלדעתם 'היזק ראיה שמיה היזק'. 

ולפי דבריו יוצא שהמחלוקת בין שני המ"ד היא לא בלשון המשנה אלא בעניין היזק 
צריכה  הגמ'  הייתה  היה  כך  אכן  שאם  מכיון  ש'ליתא'  ואומר  השטמ"ק  ודוחה  ראיה. 

להקשות " ואימא היזק ראיה שמיה היזק" ולא כפי שכתבה "ואימא מחיצה פלוגתא".

ומוכרח שהמחלוקת היא בעניין לשון המשנה.

והקשה עוד "ותו" דלשון ואימא משמע דהוא לשון דחיה בלחוד, כמו 'מה ראית'.

ונראה שבקושיא זו כיון לדחות את אופן הסברת דברי הגמ' שבאו להוכיח שמחיצה 
"גודא" בדרך של שלילת האופנים האחרים )שלילת האופן שמחיצה פלוגתא(.

וא"כ מוכרח כדברי התוס' ויש לעיין בנקודות שהוקשו לנו בתוס'.

ויש להאריך בכ"ז וחזון למועד. 

54( נדפס ב'קובץ מפרשים' דישיבתינו ב"ב ח"ב עמ' 70.



133שער נגלה

גדרם ומהותם של דיני בעלות∗
 הרב שלמה זלמן שיחי' לנדא
משפיע בקהילת חב"ד רעננה

א
 	     להלכה דכאשר הגיע זמן איסור חמץ בערב פסח החמץ אסור בהנאה – היינו
 	     דאין לאדם זכות שימוש )בשום צורה( בחמץ, ובד בבד הינו עובר ב"בל יראה 
ובל ימצא". ונשאלת השאלה: ממה נפשך, אם האדם עובר ב"בבל יראה ובל ימצא" סימן 

שהחמץ של האדם ואם החמץ שלו מדוע האדם לא יכול למכור אותו? 

ו"עשאו  אדם  של  ברשותו  שאינם  דברים  שני  ישנם  אשר  אומרת  בפסחים55  הגמרא 
הכתוב ברשותו" - "בור ברשות הרבים וחמץ לאחר זמן איסורו".

 כאשר אדם פתח בור ברה"ר זה לא שלו אלא עשאו הכתוב ברשותו - כאילו זה שלך 
- האדם צריך לשלם הנזק וכן חמץ לאחר זמן איסורו זה לא של האדם ולכן לא יכול 

למכור אלא ש"עשאו הכתוב ברשותו" - שיעבור על ב"י. 

אדמה"ז מסביר מה היא ההגדרה של דבר אסור בהנאה, ומברר האם זה של האדם או 
לא? האם בגלל שזה אסור בהנאה אז יכול אדם מבחוץ לבוא ולקחת את הדבר שהרי זה 

לא שלו או שזה ברשות האדם רק שאין לו רשות להשתמש בדבר. 

    כלומר באיסור הנאה לקחו לאדם 'חצי' בעלות, ובמילא חמץ לאחר זמן האיסור 
שלי  אינו  וזה  שלו,  לגמרי  שהוא  משהו  צריך  הוא  למכור  כי  למכור,  יכול  לא  האדם 
לגמרי, אלא רק לענין ב"י שזה "עשאו הכתוב". ומסביר אדמה"ז שההגדרה של חמץ "שלו 
ואינו ברשותו" והיינו שהדבר שייך לאדם ולכן אסור לקחו ממנו אבל אין רשות להשתמש 

ניטל זכות ההשתמשות.

והיינו שבכל בעלות יש שני גדרים: קנין בעצם הדבר וקניין השתמשות בדבר.

 )לצורך המשל כמו כשהבנק יעקל לאדם מכונית המכונית היא של האדם רק שאינו 
יכול להשתמש בה. אך המכונית שלו ואף יוכל למכור אותה )לולא אדם ירצה לקנות(.

ולהבין בפרטיות יותר נקדים את לימודי הר"ן בפסחים.

ב
הר"ן בפסחים מסביר מה הענין של "ביטול חמץ" כאשר אומרים "כל חמירא"  הרי 
אם הכוונה שאדם רוצה להפקיר את החמץ ושלא יהיה ברשותו עליו להוציא זאת לגמרי 

*( נאמר בכינוס תורה בישיבתנו - אסרו חג השבועות תשפ"ה.

55( דף ו.

נפסק



תורת תומכי תמימים 134

החמץ  מוציא  אינו  כאשר  בלבד  חמירא"  "כל  אמירת  מועיל  מה  לכאורה  אבל  מהבית, 
מהבית.

ומבאר הר"ן שם שזה לא ענין של 'הפקר' )דין הפקר( אלא שהתורה דורשת להוציא 
א"כ  מוחלט,  ובאופן  בטל  יהיה  בלב החמץ  הוא שאצלו  והנדרש מהאדם  החמץ מהלב, 
כאשר האדם אומר "כל חמירא" ומחשיב בליבו את החמץ כעפרא דארעא, )בנוסף לבדיקת 
חמץ שעשה לפני כן( קיים ע"י זה את רצון התורה ובמילא התורה לא תשים את החמץ 

בבעלותו. 

כותב אדמה"ז בהלכות פסח שאם אדם עשה ביטול חמץ בפה אך לא בדק חמץ לפני 
זה, אמרו חכמים שהביטול נעקר אע"פ שמדאורייתא ביטול לבד מועיל, אך יש כח ביד 
חכמים לעקור הביטול ואז עובר הוא על "בל יראה ובל ימצא", והיינו שהביטול לא יועיל 
מאחר והמטרה היא לבער את החמץ כלומר, לנקות לפני כן את הבית, ואז לעשות בדיקת 
חמץ - שלא נשאר חמץ בפועל, ו"אחרי המעשים נמשכים הלבבות" וזה מעיד שהאדם 
רוצה לבטלו באמת, ובמילא כאשר האדם מבטל את החמץ בדיבור - "כל חמירא. . כעפרא 

דארעא" זה ביטול אמיתי בלב ולא סתם אמירה חיצונית.

וכנוסח הביטול "כעפרא דארעא" - כמו שעפר לא שווה כלום גם חמץ לא שווה אצל 
האדם כלום, ואז התורה לא תשים את החמץ ברשותך מאחר וביטלת אצלך ביטול אמיתי 

וגמור56. 

שמכל זה מובן שהחמץ לאחרי זמן האיסור זה של האדם רק מדין התורה, ולכן כנ"ל 
בהגדרת אדמו"ר הזקן זה "שלו ואינו ברשותו" כי התורה שמה את זה ברשותו רק כדי 

לעבור על ב"י אך אין אפשרות למכור כי זה לא שלו לגמרי.

ענין זה החילוק בין קנין בעצם הדבר להשתמשות בו מצינו גם בגמרא בנוגע למכירת 
שטרות.

ג
ומחלו  בו  וחזר  לחבירו  חוב  שטר  המוכר  שמואל  "אמר  אומרת  בקידושין57  הגמרא 
מחול" כאשר המלווה מכר את השטר חוב )ובכך בעצם קיבל את כספו( אך לאחר שמכר, 
מחל ללווה על דמי ההלוואה אומר שמואל זה נחשב מחילה והיינו שהלווה לא יצטרך 
לשלם כסף לקונה שטר החוב )אך כמובן שהמוכר - המלווה יצטרך לשלם לו חזרה את 
כספו( ונשאלת השאלה:  איך ייתכן שהמלווה מחל על שטר החוב הרי השטר כבר לא 

שלו כי מכר את השטר.

ולמוכרו לגוי, כי כבר הראה במעשיו שביטל החמץ  יכול להשאירו  ולכן כאשר נשאר חמץ בבית   )56
ביטול גמור.

57( דף מח, א.



135שער נגלה

כיוון  מדרבנן,  רק  היא  כזו  ומכירה  שמאחר  מתרץ,  ר"י  תירוצים:  שני  התוס'  מביא 
שמצד דין התורה נאמר "או קנה מיד ליד" - רק חפצים ממש נמכרים )דבר העובר מיד 
ליד( ושטר חוב לא נכלל בהגדרה זו, כיוון שאינו חפץ, לכן מכירת השטר היא רק מדרבנן 

ובמילא מחילה שהיא מדאורייתא גוברת על המכירה שהיא דרבנן.

ואזי  דאורייתא  מכירה  זה  חוב  מכירת שטר  גם  אחר:  תירוץ  ומתרץ  חולק  ר"ת  אך 
נשאלת השאלה א"כ כיצד יועיל למחול את החוב? ומבאר ר"ת שיש שני שעבודים מהלווה 
למלווה: "שעבוד הגוף" ו"שעבוד נכסים", וכאשר הלווה משועבד למלווה כיון ש"עבד 
רק  הינו  הלווה  ששעבוד  כיוון  למכור  יכול  לא  המלווה  זה  את  מלווה"  ל"איש  לווה" 
למלווה, ובמילא )מצד התורה( השעבוד הוא לאדם פרטי משא"כ את ה"שעבוד נכסים" זה 
ברשותו של המלווה למכור ולכן המכירה מועילה מדאורייתא אבל כאשר מחל המלווה 

ללווה את שעבוד הגוף נפקע השעבוד נכסים. 

ואולי  מדאורייתא.  מועילה  שטרות  שמכירת  ר"ת  בדברי  הביאור  מה  להבין  וצריך 
אפשר לומר שמחלוקתם תלויה מהו הגדר של "שעבוד נכסים", לדעת ר"י שעבוד הינו 
בגדר ערבות בלבד, ולכן מכירת שטרות הינה רק מדרבנן כיוון שאין כאן חפץ למכירה, 
רק זכות לגבות כאשר יתברר כאשר למלווה אין מה לתבוע, משא"כ ר"ת יסבור ששעבוד 
את  מוכר  שהוא  כיוון  מדאורייתא  מועילה  השטר  מכירת  ולכן  קנין,  בגדר  הוא  נכסים 

השעבוד נכסים שבגדר קנין.

ומקור לזה ניתן למצוא בגמ' קידושין58.

שישנה מחלקות בגמ' בקידושין האם שעבודא דאורייתא או לאו דאורייתא, כלומר,  
האם כאשר יש הלוואה התורה משעבדת הנכסים של הלווה גם כאשר הלווה לא שעבד 
נכסיו מפורש בשטר. ולדעה ששעבודא לאו דאורייתא היינו שהתורה לא משעבדת נכסי 

הלווה.

לשעבד  ירצה  הלווה  אם  דאורייתא  לאו  הדעה ששעבודא  רש"י שם שלפי  ומבאר   
נכסיו הרשות בידו אע"פ שהתורה לא שעבדא נכסיו.

הלווה  כאשר  גם  תורה  מדין  לא  זה  שעבוד  וסובר: שאם  רש"י  על  חולק  הריטב"א 
ישעבד עצמו זה לא יועיל מפני שהגדר של שעבוד זה "קנין לחצאין" וכיוון שהתורה 
אמרה ששעבודא לאו דאורייתא היינו שמצד התורה אין גדר "קנין לחצאין" ולא מועיל 

שעבוד הלווה. 

 מכאן רואים שיש כאן מחלוקת מה הגדר של "שעבוד נכסים" האם זה בגדר 'קנין' או 
'ערבות', שאם שעבוד זה בגדר 'ערבות' )כשיטת רש"י( אז אדם יכול לשעבד גם לולא דין 
התורה )ככל דין 'ערב' רגיל(, אך אם זה מדין  'קנין לחצאין' - "שלו ולא ברשותו" )כשיטת 

הריטב"א( אז לולא דין התורה לא ניתן לחדש זאת.

58( דף י"ג, א.



תורת תומכי תמימים 136

כיוון שההלכה היא ששעבודא דאורייתא היינו לפי הריטב"א שיש "קנין לחצאין" א"כ 
ברגע שאדם נתן הלוואה הוא קיבל קנין בנכסי הלווה.

כסף  קנין  זה  ללווה  ההלוואה  דמי  נתינת  - שבשעת  אלגאזי  הרי"ט  וכפי שמדגיש 
בנכסיו של הלווה )רק שא"א להשתמש בנכסיו כרגע(. 

ולפי ביאור אדמה"ז שההגדרה של חמץ זה "שלו ואינו ברשותו" א"כ זה דומה ל"קנין 
לחצאין" שעצם הדבר שלו למרות שאינו יכול להשתמש בזה כי זה אסור בהנאה, וכעת 
מובן גם כאן שהמלווה יש לו קנין בנכסי הלווה למרות שאינו יכול להשתמש בהם עד 

זמן הפירעון.

ולפי"ז מובן דעת ר"ת שמכירת שטרות דאורייתא.

"מלמפרע  בע"ח  האם  בגמרא59  ורבא  אביי  מחלוקת  את  להסביר  גם  אפשר  ולפי"ז 
מאיזה  ובמילא  למלווה  משתעבדים  הנכסים  ממתי  היינו  ולהבא",  מכאן  או  גובה  הוא 
נכסים המלווה גובה את ההלוואה האם "מכאן ולהבא" - הנכסים הנוכחיים ושיהיו, או 
"מלמפרע" - גם נכסים שהיו שלו בזמן ההלוואה ומכרם, מאחר ובשעת ההלוואה הנכסים 
הללו היו שלו וזה תלוי )כנ"ל( האם שעבוד זה קנין, אז ניתן לגבות גם מלמפרע כי גם 
אז הנכסים היו כבר קנויים למלווה, אבל עם זה 'ערבות' אז רק מעכשיו ניתן לגבות, כי 

לנכסים שבעבר אין קשר להלוואה.

וכל הנ"ל מתקשר גם לענין המבואר בחסידות ובשיחות ומאמרים של כ"ק אדמו"ר 
וצריך  "ניצוץ משיח" שבכל או"א,  יש עצם הנשמה  יהודי  מלך המשיח שליט"א שבכל 

ש'העצם' יחדור גם ב'כוחות הגלויים' - שכל ומידות, ומחדו"מ. 

* * *

59( פסחים לא, א.



137שער נגלה

ביאור ההיזק הפנימי שעל ידי ראיה
 הרב אלחנן שיחי' רקובר
ר"מ בישיבה

א
 	         במשנה ריש בבא בתרא: 'השותפין שרצו לעשות מחיצה בחצר בונים את 
	        הכותל' וכו'. ובגמרא שם )ב, ע"ב(: טעמא דרצו הא לא רצו אין מחייבין 
אותו אלמא היזק ראיה לאו שמיה היזק כו', ע"כ. ולהלן )ג, ע"א(: לישנא אחרינא כו' וכיון 
דרצו בונין את הכותל בעל כרחן אלמא היזק ראיה שמיה היזק כו', ע"כ.  ונמצא, דללשון 
ראשון היזק ראיה לאו שמיה היזק וללשון שני היזק ראיה שמיה היזק. ונפסקה הלכה 
כלישנא בתרא דהיזק ראיה שמיה היזק כדכ' הרמב"ם )פ"ב משכנים ה"ד( והטושו"ע )ריש 

סי' קנז(.

ב
והמפרשים האריכו בבירור דעת הראשונים בטעמא דהאי דינא, אם היזק ראיה ענינו 
כמו היזק וצער הגוף מחמת התשמישים הצנועים הנעשים בחצר, שאין נזהרים או שקשה 
ליזהר בעשייתם בחצר, או שענינו היזק ממוני בענין זה עצמו שצריכים להמנע מתשמישי 

החצר.

דהרמב"ן כ' )להלן נט, ע"א( בשם הרי"ף דלא מהני חזקה דהיזק הגוף הוא, ופי' הטעם 
דחזקה אינה אלא בנזקי ממון ולא בנזקי הגוף. והרא"ש כ' )בתשו' סי' צח שהובאה בטור 
סי' קנד סכ"ב( דהגינה נפסדת כי אי אפשר להשתמש בה תשמיש צנוע מפני הפסד ראיתו. 
ומ' דנזק ממוני הוא. ]וע"ע בחזון יחזקאל על התוספתא פ"א ה"ה מש"כ בזה. וע"ע בסמ"ע 

סי' שעח ס"ה סק"ד בחילוק שבין היזק מניעת תשמישין לבין היזק בעה"ר[.

ג
הר"י מיגאש ]להלן ו, ב[ בסוגיא דאמר אביי ב' בתים בשני צידי רה"ר זה עושה מעקה 
לחצי גגו וזה עושה מעקה לחצי גגו, כ' וז"ל: ומהא דאביי שמעינן דמאן דבעי למפתח 
חלונותיו לרה"ר ואית בהו היזק ראיה על חצירו של חבירו כו' דינא הוא דמעכב עליה 
וכו' וא"ת אי הכי נימא ליה בעל חלון לבעל חצר אגבה לכותלך דידך כי היכי דליסתליק 
וזה עושה מעקה לחצי גגו  ליה היזקא דידי מניך כו', דהא זה עושה מעקה לחצי גגו 
קאמרינן כו', לא דמי דאלו לענין גגין כי היכי דלהאי אית ליה היזקא מיניה דהיאך הכ"נ 
אית ליה להך היזקא מיניה דהאי כו' אבל הכא כיון דחלון הוא דמזיק ליה לחצר וחצר לא 
קמזיק ליה לחלון ליכא למימר דבעל חצר הוא דעליה לסלוקי נפשיה אלא בעל חלון הוא 
דמחייב לסלוקי היזקא מיניה דהא קיי"ל דהיזק ראיה שמיה היזק. ואי קשיא לך הא קיי"ל 
]להלן כב, ע"ב[ כרבי יוסי דאמר על הניזק להרחיק את עצמו והכא קמחייבינן ליה לבעל 

איתא



תורת תומכי תמימים 138

חלון לסלוקי היזקא מיניה דחצר, שאני היזק ראיה דגיריה דידיה הוא וקיי"ל דמודה רבי 
יוסי בגיריה, עכ"ל הר"י מיגאש. וכ"ה באור זרוע ובראב"ן וברמב"ן ]להלן יח ב[ ובמאירי 

]להלן ו ב[.

ד
בשו"ע ]סי' קנד סט"ז[ כ' הרמ"א: ראובן שהיו לו חלונות בביתו נגד חצירו או גינתו 
לסתום  צריך  חבירו  לרשות  רואה  ראובן  ועי"ז  הכותל  ונפל  ביניהם  וכותל  חבירו  של 
חלונותיו אע"פ שעשאם בהיתר כן כתב הרא"ש בתשובה )הביאו הטור סכ"ב( מיהו יש 
חולקין וס"ל דהיזק ראיה מיקרי היזק דממילא ומאחר שעשה בהיתר על הניזק להרחיק 

עצמו, עכ"ל.

וכוונת הרמ"א לתש' הרא"ש שהביאה הטור, וז"ל: ...אבל עתה שנפל ביתו של שמעון 
ורואה ראובן לתוך גינתו ]של לוי[ מעתה נעשה מזיק אף על גב דנעשה ממילא דקיי"ל 
]ב"ב כב ב[ על המזיק להרחיק עצמו היכא דהוו גירי דיליה והיזק ראיה גירי דיליה הוא, 

עכ"ל.

נמצא, איפוא, דנחלקו הדעות, אי איכא בהיזק ראיה גירי דיליה אי לאו. וביאור דעת 
הסוברים דהוי גירי דיליה הוא, כדכתב הגר"א בשו"ע שם ]ס"ק עד[ דסבירא ליה דמזיקו 
בידים. ודעת החולקים דלא הוי גירי דיליה הוא כמ"ש שם ]ס"ק עה[ דכיון דעשה בהיתר 
א"צ לסתום חלונותיו. ועעמ"ש שם הגר"א ]בס"ק עד – עה[ וציין המקורות לשיטות אלו.

ה
ואולי יש לבאר, בדרך אפשר, טעם בסברת עומק מחלוקתם על פי מה שמתבאר בתורת 

החסידות בגדר ואופן פעולת כח הראיה:

בפי' הרמ"ז על הזוהר ]פ' פקודי רכה ע"א[ כ': דע ששתי סגולות הן אל העיניים האחת 
היא הראיה וההכרה שהמובט מצטייר באישון העין כנודע כו' והסגולה השניה של העין 
היא ששולח ניצוצי אורו שיש בהם עצמיות גמור וכמ"ש הרב ]בע"ח שער ח' פ"א[ ממשל 

בת היענה כו', עכ"ל.

ודברי הרמ"ז הללו הביאם ופירשם  כ"ק אדמו"ר הצמח צדק כמה פעמים.

וז"ל ]אור התורה פ' תשא עמ' א'תתלא[:

סוף  והרמ"ז  ראייה,  היזק  סוד  וזהו  הנ"ל  עין  רע  ענין  זהו  זו  ראיה  בחינת  ...ושורש 
פרשת פקודי דף רכ"ה ע"ב פירש שב' סגולות הן אל העינים א' היא הראיה והכרה שהדבר 
הנראה מצטייר באישון בת עין של הרואה והמביט, ב', היא שהרואה שולח ניצוצי אורו 
שיש בהם עצמיות גמור כמ"ש הרב ממשל בת היענה ]שיש בכוחה להוליד ע"י הסתכלות 

גרידא[.



139שער נגלה

ביאור הדברים: בכוח הראיה שני אופנים - האופן הא' שהרואה על ידי פקיחת העין 
וההסתכלות 'שולח' קרן אור לדבר ועי"ז רואה אותו וא"כ זו 'פעולה' מצד ה'רואה', ואופן 
נוסף שהדבר הנראה נחקק אצל עין הרואה. ]והובא בס' הליקוטים דא"ח צמח צדק מערכת 

עין עמ' רלו וראה עד"ז אוה"ת שיר השירים ח"א עמ' שיד, שלא, שלח ואילך, ועוד[.

והנה בהמשך תער"ב )ד"ה וירא בלק תרד"ע( מבאר כ"ק אדמו"ר )מוהרש"ב( נ"ע את 
ההבדל בין שמיעה לראיה - כי ע"י השמיעה הוא לא שומע את הדבר עצמו אלא הוא רק 
ענין רוחני, את ה'קול' של העניין, משא"כ בראיה הוא מתקשר בעצם העניין, ע"י שרואה 
את הדבר עצמו )וכידוע שראיה הוא בחי' חכמה, ושמיעה הוא בחי' בינה( וממשיך לבאר 
יסוד האמור באור התורה, אולם שם כותב זאת בתור 'ב' דעות' באופן כוח הראיה וזלה"ק:

והנה יש ב' דיעות באופן הראי' הא' שמהעין יוצאים ניצוצי אור המגיעים אל הגשם 
רק  ממש,  הגשם  דבר  מהות  תופסת  הרי  הראי'  ולפ"ז  שם,  שהוא  במקומו  אותו  ורואה 
שזהו הארת אור הראי' לבד כו', והדיעה הב' הוא שהדבר הנראה מצטייר בהעין וכידוע 
שהעין היא לטושה מג’ רוחותי' והרוח הד' חשוך )כמו כסף הדק שבמראה(, והדבר הנראה 

מצטייר בהעין כמו במראה ורואה אותו בכח הראי' כו', עכ"ל. עיי"ש בארוכה.

ועד"ז כ' ג"כ ]בתורת שלום עמ' 76[ שישנן מהם שאומרים שמן העין יוצאים ניצוצי 
נחקק  המוחש  הדבר  שציור  דעות  ויש  שהוא,  במקומו  המוחש  דבר  רואים  שהינם  אור 

באויר ונכנס לעין, ויש דעה שיוצאים ניצוצי אור מהעין וחוזרים חלילה אל העין כו'.

ו
והנה אולי יש לומר – בדרך אפשר - כי ב' הדעות בדין היזק ראיה, אי הוי גירי דיליה, 
המה תלויות בשני האופנים -או בשתי הדעות - דכח הראיה הנז'. דלפי הדעה והאופן 
ש"יוצאים ניצוצי אור המגיעים אל הגשם" ובפרט לפי לשון הרמ"ז "ששולח ניצוצי אורו 
שיש בהם עצמיות גמור" וכפי שמביא שם ממשל בת היענה, וכל' כ"ק אדמו"ר הצמח צדק 
]אוה"ת שה"ש עמ' שלב[ " כמ"ש האריז"ל ממשל בת היענה שארז"ל שפועל פעולתה 
ראיה"  ד"היזק  הדעה  היטב  מובנת  שלה",  בהביצים  וההבטה  הראיה  ידי  על  בגשמיות 
הוי "גירי דיליה" וכל' הגר"א דהוי כמזיק בידים. ולפי הדעה והאופן הב' בענין הראיה 
וכביאור כ"ק אדמו"ר הצמח  – "שהמבט מצטייר באישון העין",  – כלשון הרמ"ז  שהוא 
צדק, "שהדבר הנראה מצטייר באישון בת עין של הרואה והמביט", וביאור כ"ק אדמו"ר 
מוהרש"ב, שציור הדבר המוחש נחקק באויר ונכנס לעין, וכנז', א"כ מובן בפשיטות שאין 
זה "גירי דיליה", דאדרבה תחילת ענינו של הדבר ה"נראה" הוא מה"גירי" דהדבר הנראה 
ואחר שנחקק בעין הרואה נעשה הענין ד"היזק ראיה". ומש"ה ס"ל לדעת הי"א שברמ"א 

שכל איסורו אינו אלא בעשה באיסור משא"כ כשעשה בהיתר וכנתבאר לעיל. ודו"ק.

* * *



תורת תומכי תמימים 140

 שיטת אדמו"ר הזקן והגר"א ביסוד דין
היזק ראיה - אם הוא "ממונא" או "איסורא"

הנ"ל
א

 	           המחבר בשו"ע סי' שע"ח ס"ה: "אפילו בראייתו אם יש בו היזק לחבירו 
בשעה  חבירו  שדה  על  לעמוד  לאדם  אסור  לפיכך  בו  להסתכל  אסור  	 	
"כמ"ש  וכו'":  "אפילו  המחבר  ע"ד  כ',  סקי"ג  שם  ובהגר"א  עכ"ל.  בקמותיה",  שעומדת 
בספ"ג דב"ב, ועיין סימן קנ"ד", עכ"ל. ויש לעיין לאיזו סוגיא כוונתו בציינו לסוף פרק 

חזקת הבתים בב"ב.

ב
וז"ל הטור:  ס"ג.  סק"י, מהטור  בבאר הגולה  הוא, כמצוין  דברי המחבר  והנה מקור 
"ואפילו בראייתו אם יש בו היזק לחבירו אסור להסתכל בו דאמר רב יהודה אסור לאדם 
לעמוד על שדה חבירו בשעה שהיא עומדת בקמותיה", עכ"ל. ובב"י שם כתב ע"ז: "ומ"ש 
ואמר רב יהודה אסור לאדם לעמוד על שדה חבירו בשעה שהיא עומדת בקמותיה. בפרק 

המקבל )ב"ק קז, א( ופירש רש"י אסור לאדם וכו' שלא יפסידנה בעין הרע", עכ"ל הב"י.

היזק ראיה.  לענין  א(  )ב,  ריש פרק השותפין  גם בבא בתרא  לפנינו  היא  זו  ומימרא 
דאיתא שם: "והיזק ראיה לאו שמיה היזק ת"ש וכן בגינה גינה שאני כדר' אבא דאמר 
עומדת  חבירו בשעה שהיא  לעמוד בשדה  אסור לאדם  רב  הונא אמר  רב  ר' אבא אמר 
ע"כ.  רעה",  בעין  יזיקנו  שלא  כו'.  שיעמוד  לאדם  "אסור  שם:  רש"י  ופירש  בקמותיה". 

ועיי"ש המשך הסוגיא.

וסוגיא זו דהיזק ראיה נשנתה גם בפרק חזקת הבתים דתנן התם )נט, א-ב(: "הזיז עד 
טפח יש לו חזקה ויכול למחות פחות מטפח אין לו חזקה ואין יכול למחות". ופרשב"ם שם: 
"כלומר הבא להוציא זיז טפח בתחילה לחצר חבירו יכול למחות בו בעל חצר כו' דמיגו 
דמשתמש בעל הגג בזיז רואה בחצר ואיכא היזק ראי'", ע"כ. ושם בגמ' איתא: "לימא 
בהיזק ראי' קמפלגי דמר סבר שמיה היזק ומר סבר לאו שמיה היזק לא דכולי עלמא שמיה 

היזק ושאני הכא דאמר ליה לתשמישתא לא חזי כו'", עיי"ש כל הסוגיא ופרשב"ם שם.

לו  "שיש  ופרשב"ם:  השותפין".  לחצר  חלונותיו  אדם  יפתח  "לא  תנן:  שם  ולהלן 
בשותפות משום היזק ראיה וכל שכן לחצר חבירו כדמפרש בגמ'", ע"כ. ועיי"ש בהמשך 

הסוגיא ובפרשב"ם.

ג
בתרא",  דבבא  פ"ג  ל"סוף  שציין  כאן  שהגר"א  לכאורה  נראה  היה  ריהטא  ולפום 

כתב



141שער נגלה

כוונתנו להאי סוגיות דהיזק ראיה כנ"ל.

אולם לאחר העיון נראה בבירור שאין זו כוונת הגר"א, שהרי הטור והב"י הנ"ל בריש 
דברינו, ציינו לסוגיא דב"מ שהיא היא הסוגיא דריש ב"ב, ולמה נד הגר"א מציון זה שהוא 
אותו דין דהיזק ראי', שאיירינן בי' בריש פ"א דב"ב, וציין להסוגיא דהיזק ראי' דסוף פ"ג 
דב"ב. )ודוחק גדול הוא לפרש דרצה הגר"א להוסיף, דמלבד הסוגיא דהיזק ראי' בריש 

פ"א איכא נמי סוגיא אחריתי בסוף פ"ג(.

ד
 ע"כ נראה שכוונת הגר"א היא למתני' דב"ב סוף פרק חזקת הבתים )ס, א( דתנן התם: 
"לא יפתח אדם לחצר השותפין פתח כנגד פתח וחלון כנגד חלון", ופרשב"ם שם: "לא 
יפתח אדם לחצר השותפין אפי' היכא דיש לו חזקה חלון כנגד חלון אלא משהו ירחיק זה 
שלא כנגד זה וטעמא משום צניעות", ע"כ. ובגמ' שם: "מנהני מילי א"ר יוחנן וישא בלעם 
את עיניו וירא את ישראל שוכן לשבטיו )במדבר כד, ב( מה ראה ראה שאין פתחי אהליהם 
את  "וירא  ופרשב"ם:  ע"כ.  עליהם שכינה",  הללו שתשרה  ראויין  אמר  לזה  זה  מכוונין 
ישראל שוכן ראה היאך שוכנים ולפיכך אמר מה טובו וגו' שאין פתחי אהליהם מכוונים 
ומחנה ישראל כחצר השותפין דמו דלא היה רשות הרבים אלא במחנה לויה כדאמרינן 

במס' שבת )צו, א( אמר ראויין הללו כו' מדכתיב התם מה טובו אהליך קדייק", ע"כ.

ושורש הדין המבואר בטור  יסוד  זו - להורותינו  בציינו לסוגיא  וכוונת הגר"א  - 
ובשו"ע כאן, דהיינו, שמלבד הדין של "היזק" לחבירו שגורם לו ע"י ראייתו בשדהו בשעה 
שהיא עומדת בקמותיה, יש בזה הדין ג"כ דררא ד"איסור" מחמת צניעות, וכהסוגיא הנ"ל 
דאסור לפתוח פתח כנגד פתח משום צניעות, וכדילפינן מקרא דמה טובו אהליך יעקב, 

כמבואר בסוגיין.

ונפק"מ איתא בהאי דינא, דאי מחמת היזק לבד, אפשר שתועיל בזה חזקה או מחילה, 
אולם אם הדין הזה הוא דין דאיסורא לא מהני בזה חזקה או מחילה.

ה
וז"ל: שכתב  א(  נט,  )ב"ב  הרמב"ן  בדברי  עיין  הראשונים.  בדברי  איתא  זה   ויסוד 
". . וכש"כ בהיזק ראיה דנזקי אדם באדם הוא אי משום עין הרע אי משום לישנא בישא 
אי משום צניעותא", עכ"ל. ובשיעורי רבי גרשון להגר"ג אדלשטיין פירש דמש"כ הרמב"ן 
"צניעותא" היינו שמרגיש בושה שרואים אותו משתמש בחצרו ובאמת הוא ישתמש בחצרו 
אלא שירגיש בושה ]אולם זה רק גרמא בנזקין[ עכ"ד. ובקהילות יעקב )ב"ב ס"ה( כתב ע"ד 
הרמב"ן: "למדנו מזה דטעמא דמד"א היזק ראי' שמי' היזק כו' דאיכא צערא דגופא וגם 
למדנו דאיכא חיובא לגדור משום איסורא שינצל מלהסתכל הסתכלות האסורה לו דהיינו 
בשל חבירו כו'", עכ"ד )וע"ע בס' ממגד גרש ירחים שיעורים כלליים עמ"ס ב"ב מהגר"ג 

אדלשטיין שיעור א'(.



תורת תומכי תמימים 142

)וכ"ה בחידושי הרשב"א שם, ובתשו' הרשב"א ח"ב סימן קפ(  ומדברי הרמב"ן הנ"ל 
אין ראיה ברורה אם מ"ש "משום צניעותא" כוונתו לחיובים דבין אדם לחבירו ודררא 
דממונא ודמזיק איכא ביה, או שכוונתו כלפי שמיא משום צניעות ע"ד הכתוב מה טובו 

אהליך וגו'.

אולם בדברי היד רמה בב"ב )פ"ג אות רפ( נתבאר להדיא דמדין צניעותא הוא וחיובו 
לחצר  אדם  יפתח  לא  אמרו  "הרי  שם:  וז"ל  מחילה.  ביה  מהני  לא  ומה"ט  שמיא,  כלפי 
השותפין פתח כנגד פתח וחלון כנגד חלון מנא הני מילי א"ר חייא בר אבא א"ר יוחנן 
אמר קרא וישא בלעם את עיניו וירא את ישראל שוכן לשבטיו ותהי עליו רוח אלקים מה 
ראה ראה שאין פתחיהן מכוונין זה לזה אמר ראויין הללו שתשרה עליהם שכינה. מיהא 
שמעינן דבהאי איסורא נמי איכא משום צניעותא דנשי, ואע"ג דאחזיק נמי לא מהניא 
ביה חזקה. דאי ס"ד לענין דינא בלחוד קאמרינן, מאי ראויין הללו שתשרה עליהן שכינה, 
דמשמע טעמא דאין פתחיהן מכוונין זה לזה הא לאו הכי לא, ואי טעמא דדינא ]קאמר[ 
ותו לא, כי מכוונין נמי אמאי אין ראויין, דילמא ממחל הוא דמחלי גבי הדדי, אטו מאן 
דמחיל היזיקיה גבי חבריה ריעותא היא, אלא משום דלאו מידי דמשתריא במחילה הוא". 

עכ"ל.

ועיין עוד ביד רמה שם )פ"א אות כה( שכתב: ". . ועוד דגבי חצר וכיוצא בה דאע"ג 
דלא מיכוין )דלא חזי( לא סגיא דלא חזי מעיקרא כי קא מחזקי באיסורא ודאי קא מחזיק 
כדדרשינן בפרק חזקת הבתים מקרא דוירא את ישראל שוכן לשבטיו מה ראה ראה שאין 
פתחיהן מכוונין זה לזה אלמא נמי איסורא נמי איכא ולית ליה חזקה דאין חזקה לאיסורין 

כו'", עכ"ל.

וכן נראה גם לשון הריטב"א )בחי' לב"ב נח, ב( וז"ל: "ומ"מ כל היכא דאמרינן יש לו 
חזקה דעת הרי"ף ומורנו הגדול הרמב"ן ז"ל דמיירי כשאין בו היזק ראי' שאם יש בו היזק 
ראי' אין בו חזקה לעולם כו', ולא עוד אלא דאיכא איסורא במילתא והיאך תהא לו חזקה 
הא ודאי קרוב הדבר לומר שאפילו קיבל עליו אין לו היתר וקבלה בטעות הוא ועוד דלית 
ליה למיעבד איסורא ושלא תשרה שכינה וכן דעת מורי הרשב"א ודעתי", עכ"ל )וראה 
בהגהות המו"ל לחידושי הריטב"א שם מהג"ר משה יהודה הכהן בלוי שד' הריטב"א כד' 

היד רמה הנ"ל(.

ו
מדין  הוא  ראי'  דהיזק  דינא  דעיקר  כתב  צח(  סימן  ח"א  )חו"מ  לב  חקרי  בשו"ת  גם 
צניעותא דנשי, ופרש כן גם בדעת הרמב"ן הנ"ל, וז"ל שם: "וגם מצד אחר אין כאן חזקה 
ידי פתיחת החלון לבית חבירו  היזק ראי' הוא דעל  דין  ואמינא לה במה שנ"ל שעיקר 
או לחצר חבירו יסתכל באשת חברו או יראה בדברים שבצנעה שאדם עושה עם אשתו 
דעביד ולאו אדעתיה שהרי בב"ב בדף ס' שנינו לא יפתח אדם פתח נגד פתח וחלון נגד 
חלון ומפיק לה מדכתיב וירא את ישראל שוכן לשבטיו ראה שאין פתחי אהליהן מכוונין 



143שער נגלה

)ילקוט שמעוני רמז תשע"א( אמרו  זה כנגד זה ובמדרש ילמדנו הובא בילקוט פר' בלק 
שלא היו ישראל פרוצים בעריות ובשעה שירדו למצרים היו צנועים כל אחד בתוך אהלו 
כדכתיב איש וביתו באו לא ראובן היה מביט באשתו של שמעון ולא שמעון באשתו של 
ראובן אלא כל אחד באהלו ואפילו כשהיו ישראל ששים רבוא במדבר כך היו צנועים ולא 
היה אדם פותח פתחו כנגד פתחו של חבירו כיון שראה בלעם כך התחיל משבחם מה טובו 

אהליך יעקב הנה מבואר דעיקר הדין היזק ראי' משום צניעות נשים נגעו בה.

גם ראיתי להרמ"ה בב"ב לד"ס בהך סוגיא דמפי' היזק ראי' מדכתיב וירא את ישראל 
כו'  צניעות דנשים  נמי איכא משום  שוכן לשבטיו שכתב מהא שמעינן דבהאי איסורא 
דברים  בביתו  עושה  שאדם  פירש"י  שאני  דבית  היזקא  מ"ש  גבי  ב"ב  בריש  גם  ע"ש. 
שבצנעה ע"ש. גם בתשובות הרשב"א ח"ג סי' ק"ס נשאל במי שיש לו גינה בביתו ופעמים 
הנשים עושות שם מלאכתן ואוכלים שם בקיץ ויש לשכנים חלונות פתוחות על אותו הגן 
אם יש להם חזקה ע"ש. ומהאי טעמא נ"ל שכתב הרמב"ן שגם אם הניזק מוחל אומרים 
לבעל החלון אסור לך זה כמ"ש הרשב"א שם בשמו כיון דמשום פריצות בעריות נגעו 
בו. ואעפ"י שהרמב"ן בחידושיו לב"ב לדנ"ט כתב דטעם היזק ראי' הוא משום עין הרע 
או משום צניעות ע"ש למה שנתבאר נראה דהעיקר משום צניעות ואגב חששו גם לעין 
הרע וכיון דבנ"ד העידו שלא היה בחנות דירת איש עם אשתו אלא כדרך כל החנויות 
שמוכרים בה ביום לבד א"כ אף אם יהיה הענין דבעד החלון רואים את החנות כיון שאין 
בזה היזק ראי' אין כאן חזקה וחזר הדין דהוי דינו כפותח חלון על גג של רעפים שאין לו 

חזקה", עכ"ל החקרי לב.

ועיין עוד בחזון איש ב"ב )סימן יב סק"ד( שכתב וז"ל: ". . ואע"ג דאיכא איסורא מ"מ 
י"ל דנזהרין מלהסתכל או נזהרין מלעשות מילי דהצנע ואי אפשר לכופן,  אם הסכימו 
איכא  איסורא  ודאי  מקרא  חכמים  שלמדו  חלון  כנגד  וחלון  פתח  כנגד  פתח  דין  והנה 
אפילו שניהם מסכימים דאי משום היזק ראי' לחוד לא יתכן הא דשאיל בגמ' מנה"מ, וכן 
הא דאמר ראוין הללו כו' ע"כ משום צניעות ולא משום דחברו מעכב עליו, וכ"כ הרמ"ה 
כו' והנה הרמ"ה דן בחלון נגד חלון בין לענין חזקה ובין לענין איסורא וכתב דאין ב"ד 
ונראה דחד טעמא הוא דכיון דאין כאן איסור ברור,  כופין ע"ז דמצו למזדהר בדוחק, 
שפיר יש לומר דיש כאן חזקה, ואפשר דאין כן דעת שאר פוסקים דלא חילקו בין פתח 

כנגד פתח לחלון כנגד חלון והדין נותן דכיון דאיסורא הוא אין לו חזקה", עכ"ל.

וע"ע שם שדן בדברי הסמ"ע אי מהני קנין לזה.

ז
וז"ל הרשב"א )בתשו' ח"ב סימן רסח(: "וכן למדין ממנהג המדינה אע"פ שלא הסכימו 
עליו כאותה ששנינו מקום שנהגו לבנות גויל גזית כפסין לבני' בונין הכל כמנהג המדינה. 
ופרשו הכל לאתויי הוצא ודפנא ומ"מ אם נהגו שלא להקפיד כלל על היזק ראי' שעל 
הבתים וחצרות מנהג בטעות הוא ואינו מנהג שאין מחולה ההקפדה אלא בממונות שאדם 



תורת תומכי תמימים 144

רשאי ליתן את שלו או ליזוק בנכסיו אבל אינו רשאי לפרוק גדרן של ישראל ושלא לנהוג 
לחצר  חלונותיו  אדם  יפתח  לא  דתנן  הוא  מלישראל  שכינה  להסתלק  ובגורם  בצניעות 
השותפין וגרסינן עלה בגמ' מנא הני מילי אמר רבי יוחנן דאמר קרא וישא בלעם את עיניו 
וירא את ישראל שוכן לשבטיו מה ראה ראה שאין פתחיהן מכוונין זה לזה אמר ראויין 

אלו שתשרה שכינה ביניהן.

וזהו שאמרו בגמ' הכל לאתויי מאי לאתויי הוצא ודפני ולא אמרו לאתויי כל מילי 
ואפילו פחות מהוצא ודפנא דאלמא עד הוצא ודפנא תלי במנהגא אבל פחות מכאן מנהג 
הוא  ממון  במנהג  במשנתנו  אותן  ובקעה שתלו  גנה  וכל שכן  מנהג  ואינו  הוא  בטעות 
משום עין הרע שאסור ועומד על שדה חבירו בשעה שהיא עומדת בקמותיה והרי אלו 

אינן מקפידין ורשאין", עכ"ל הרשב"א.

ובתשובה אחרת )ח"ג סי' קס( כתב הרשב"א: ". . נראה לי עוד יותר שאלו היה ניזוק 
באותן חלונות בהיזק ראי' דשמעון יכול לכוף את ראובן אפילו לסתום החלונות דכיון 
שאין לו חזקה הרי הוא חייב לסתום מפני שמזיקו בכל עת בראיה דהיזק ראי' גיריה נינהו 
ואפילו שהיה מזיק את העכו"ם בגיריה ובדיניהם אפשר בכי הא על הניזק להרחיק את 
עצמו אבל אנן על המזיק להרחיק את עצמו קיימא לן ואין אומרים בכי הא לא עדיפא 
מגברא דאתית מחמתי' שאע"פ שהעכו"ם היה לו לקבל גיריו של זה מדינו ואע"פ שעומד 
כן  בישראל  אומרים  אין  בתשמישיו  שרואהו  מזה  בוש  אינו  וכן  להו  ומקלי  גדישו  על 
ז"ל  שדרשו  וכמו  ביניהם  שכינה  לשרות  וראויין  ישראל  נשתבחו  זה  דבר  על  ואדרבה 
בוירא את ישראל שוכן לשבטיו ואל תשיבני ממי שפוסק דהיזק ראי' יש לו חזקה דהתם 
בבא מחמת טענה והניזק קבל ע"ע נזקיו בפירוש אבל זה לא קבל נזקיו", עכ"ל הרשב"א.

ח
והשתא אתינן לדברי הגר"א כאן שציין להך סוגיא דבבא בתרא במתני' דלא יפתח 
כו', דקאמר הגמ' שם שהוא מכח הדרשה דאין פתחיהן מכוונין כו', ולאורויי אתא דדין 
זה שכתב כאן המחבר, אינו מדיני ממונות בלבד דהיינו מצד הפסד ממון חבירו בעין הרע. 
דהן אמנם כשעומד ורואה בשדה חבירו העומדת בקמותיה, הוא מדין היזק ראי' ממוני 
גרידא דהיינו מפני שמזיקו בכך, אבל עיקר הדין ויסודו שלא להביט ברשות חבירו, אית 
ביה נמי איסורא כלפי שמיא וכנ"ל. ונפק"מ לדינא אם שייך בזה מחילה, או במקום שאין 

בו מניעת תשמישים של הניזק.

ובזה יובן מה שציין כאן הגר"א לעיין בסימן קנ"ד, ששם מבואר הדין הנ"ל דאיסור 
חלון לחצר  יפתח אדם  "לא  ג( שכ':  )בסעיף  וברמ"א שם  וכמבואר במחבר  ההסתכלות, 
חבירו כו' מפני שמסתכל בו ממנו ואם פתח יסתום כו', הגה, ובפתח כנגד פתח לא מהני 
וכתב שם הסמ"ע  כנגד חלון מהני", עכ"ל.  וי"א דבחלון  כנגד חלון  וה"ה בחלון  חזקה 
)סק"י(: "הטור מסיק בטעמא )דלא מהני חזקה( משום דבאיסור עשאו ור"ל דלמדו רז"ל 
מדכתיב בפר' בלק וירא את ישראל שוכן לשבטיו ודרשו רז"ל )ב"ב ס, א( שלא היו פתחיהן 



145שער נגלה

מכוונין זה כנגד זה", עכ"ל. ובנתה"מ שם )סקי"ב( כתב: "דאיסור דאורייתא הוא מדכתיב 
בפר' בלק כו'.

וציין הגר"א על דברי המחבר כאן הן את המתני' והסוגיא דדף ס, א, והן את דברי 
המחבר בסימן קנ"ד להורות שהדין אחד הוא ויש בו גם לתא דממונא וגם לתא דאיסורא.

ט
דלא  כאן  המחבר  דברי  את  פירש  דהגר"א  לפי"ז  לומר  נצטרך  אנחנו,  כנים  ואם 
כהסמ"ע. שהסמ"ע כתב )בסק"ד(: "הא דכתבו הטור והמחבר היזק ראי' זה בלשונם ולא 
נקטו בלשונם הני היזק ראי' דסימן קנ"ד )ודוחק לומר דכוונת המחבר לתרוייהו שבמה 
שכתב ברישא אפילו בראייתו אסור להסתכל כוון להיזק ראי' דבסימן קנ"ד ובסיפא כתב 
לפיכך כו' איירי אפילו היזק ראי' דקמה בשדה דאין הלשון משמע כן גם הטור לא כתב 
אלא היזק ראי' דקמה לגרסא דאמר רב יודא ע"ש(, משום דשם הראיה מצד עצמה אין 
עושה בהן היזק כו' משא"כ שדה בקמותיה כו'", עכ"ל הסמ"ע. ולפי דברינו אלה י"ל דס"ל 
להגר"א דלכן באמת שינה המחבר מלשון הטור וכתב "לפיכך אסור לאדם וכו'", להורות 
ועל דברי הטור שמשמע מסגנון דבריו שקאי רק אדין דאסור  דינים הם.  שבאמת שני 
לעמוד על שדה חבירו שהיא בקמותיה, וכדהוכיח הסמ"ע מלשון הטור שכתב "אם יש בו 
היזק לחבירו אסור לו להסתכל בו דאמר רב יהודה אסור לאדם לעמוד על שדה חבירו כו'" 
– ציין הב"י שמקורו הוא מפרק המקבל )קז, א(, והביא ע"ז דברי רש"י שפי' "שלא יפסידנה 
זה הוא אך מדיני ממונות שבין איש לרעהו. אך  דין  והיינו דלדעת הטור  בעין הרע", 
הב"י עצמו בהביאו את הדין הזה בשו"ע כאן, רצה לרמז הן את הדין דב"מ )קז, א( משום 
היזק ראי', והן את הדין דב"ב )קס, א( משום הקרא דמה טובו אהליך יעקב, וכמו שציין 
כאן הגר"א שמקור דברי המחבר הוא מב"ב )קס, א( הנ"ל, )ור"ל דמלבד הציון דבאה"ג 
שציין להטור איכא נמי ציון להסוגיא דב"ב הנ"ל(, ולפיכך שינה כאן המחבר מלשון הטור 
וכתב – כההו"א דפי' הסמ"ע – "אסור להסתכל בו כו', שבזה יש ב' הדינים הנ"ל דממונא 

ודאיסורא, והוסיף וכתב "לפיכך אסור לאדם כו'", שהוא הדין דממונות לבד.

ואולי י"ל עוד בזה, דמש"כ הסמ"ע דדוחק הוא לפרש דהמחבר קאי אדין דסימן קנ"ד 
הוא רק אם נפרש שהמחבר כאן קאי רק על הדין דסימן קנ"ד, אבל אם נפרש שהמחבר 
קאי על שני הדינין, גם הדין דסימן קנ"ד וגם הדין דהכא, וכולל כאן ב' הענינים כאחד, 

אין בזה דוחק כ"כ. וע"ע בדרישה סק"ג.

י
והשתא אית לן לעיוני בדעת אדמו"ר הזקן בהאי הלכתא. דז"ל )בשו"ע חו"מ הלכו' 
יב(: "אסור לעמוד על שדה חבירו להסתכל בה בשעה שהיא עומדת  יא,  נזקי ממון סע' 
בקמותיה שלא יזיקנה בעין רעה )ואין צריך לומר שאסור להסתכל בחבירו בענין שיש 
עין  היזק  בהם חשש  חבירו שאין  ומעשיו של  בעסקיו  ואפי׳  רעה(.  בעין  שיזיקנו  לחוש 



תורת תומכי תמימים 146

אם עושה בביתו וברשותו אסור לראות שלא מדעתו כי שמא אינו חפץ שידעו ממעשיו 
לביתו  ואצ"ל  ואצ"ל שאסור לאחר להסתכל לחצר חבירו לראות בעסקיו  כו'.  ומעסקיו 
שלא מדעתו ורצונו ואפילו רואה ושותק לו שמא מתבייש לומר לו ואפילו נתן לו חבירו 
רשות לפתוח חלון לחצרו לא נתנה לו אלא לאורה אבל אסור לו לעמוד בחלון לראות 

בחצר חבירו.

ולפיכך אסור לפתוח פתח כנגד פתח וחלון כנגד חלון שלא יראה אחד מעשיו של 
חבירו ואפי׳ שניהם מתרצים יש אוסרים שאין זו מדת צניעות שיראה זה תשמישו של זה 
כל היום ואמרו חכמים וישא בלעם את עיניו וירא את ישראל שוכן לשבטיו ראה שאין 
זה אמר ראויים הללו שתשרה עליהם שכינה", עכ"ל  כנגד  זה  פתחי אהליהם מכוונים 

אדמוה"ז בשו"ע.

ונראה לכאורה מדיוק לשונו, שפתח וכתב את הדין דכתב המחבר בסימן זה דאסור 
"אפילו  לו את הדין שכתב המחבר כאן  ולא הקדים  כו',  לאדם לעמוד על שדה חבירו 
בראייתו אם יש בה היזק אסור להסתכל בו". והטעם הוא, כמו שבארנו, שבאמת הדין הזה 
שהקדים המחבר הוא דין כללי הכולל גם איסורא וגם ממונא, וכאן רצה אדמוה"ז לבאר 
רק את הדין דממונא, וכמו שמבאר והולך כל האופנים של היזק ראי' באופן של מניעת 
תשמישים או באופן של בושה וכדו'. ואחר שסיים לבאר דין זה דממונא, מוסיף ואומר 
כו'  ואמרו חכמים  כו'  זו מדת צניעות  כו' שאין  "ולפיכך אסור לפתוח פתח כנגד פתח 
ראה שאין פתחי אהליהן", והיינו שבאופן זה איכא גם משום היזיקא דממונא וכהדינים 
והסוגיא דדף קס, א,  נוסף כאן דין איסורא לשמים מדינא דמדת צניעות,  וגם  דלעיל, 
הנ"ל, ומחמת האי טעמא, הדין הוא כאן דאף אם שניהם מתרצים יש אוסרים. ודו"ק היטב.

וחלון  כנגד פתח  "ולפיכך אסור לפתוח פתח  לן לברורי מ"ש אדמוה"ז  ועדיין אית 
כנגד חלון וכו' ואפילו שניהם מתרצים יש אוסרים שאין זה מידת צניעות וכו'". וצל"ד 
מאן ניהו ה"יש אוסרים", ומאן ניהו המתירים. ובציונים שבשה"ג כ' ששיטת האוסרים היא 
שיטת הרמ"ה. ור"ל דהיא שיטת הרמ"ה שהובאה לעיל דדין זה הוא דין דאיסורא מחמת 

צניעות ולפיכך לא שייך ביה מחילה.

יא
 והנה בהאי סוגיא דב"ב דדף ס' עמ' א' הנ"ל, כתב הנימוקי יוסף במתני' שם, וז"ל:
". . וכן נראה מן הירושלמי )ה"י( שאמרו הכי איתמר כו' א"ר אילא כאן שנתן רשות כאן 
שלא נתן רשות פי' בשלא נתן רשות יכולין למחות זה על זה כמו בחצר אבל בשנתן לו 
רשות מותר ואינו יכול למחות כו' ומ"מ שמעינן מן הירושלמי דבחצר אף שנתן לו רשות 
אסור דיכול לומר סבור הייתי לקבל ועכשיו איני יכול לקבל אלמא דלהיזק ראיה דחלון 
לא מהני שום ראיה ואע"ג דבקוטרא ובית הכסא מהני שאני הכא דכיון דאי אפשר לו 
ראי'  דהיזק  לחטוא  אותו  מניחין  אין  תדיר  מתוך שתשמישו  יציץ  שלא  בעצמו  לעמוד 

איסורא הוא" עכ"ל הנימוק"י.



147שער נגלה

גם  היא  במחילה,  אף  האוסרים  דדעת  אדמוה"ז,  דכוונת  לומר  מקום  היה  ולכאורה 
לשיטת הנימוק"י הנ"ל. אולם זה אינו. דאע"ג דכ' הנימוק"י "דהיזק ראיה איסורא הוא", 
ראיה  דהיזק  ל"איסורא  כוונתו  אלא  הרמ"ה,  וכדכתב  ד"צניעות"  לאיסורא  כוונתו  אין 
הכסא  ובית  דקוטרא  הדין  לאתויי  להנמוק"י  ל"ל  דאלת"ה,  כן,  צ"ל  וע"כ  דממונא". 
ולהזכיר הסברא ד"סבור הייתי לקבל ועכשיו איני יכול לקבל", תיפוק ליה דאף אם יכול 
הניזק לקבל ההיזק ראיה הזה, מ"מ יהא אסור המזיק בזה מדינא דאיסורא דצניעות. ולכן 
נראה דמ"ש הנמוק"י "איסורא הוא" ר"ל איסור היזק ראיה "ממוני", שחייבה תורה לאדם 
למנוע עצמו מלהזיק בהאי היזק באופן שעושה חלון בצורה כזו "דאי אפשר לו לעמוד 

בעצמו שלא יציץ".

יב
עתה נשובה לדעת אדמוה"ז שכ' "ואפילו שניהם מתרצים יש אוסרים שאין זה מידת 
צניעות". ומרהיטת לשונו משמע דהני "יש אוסרים" קאי אתרוייהו, הן על פתח כנגד פתח 
והן על חלון כנגד חלון, דהרי פתח בלשונו וכתב להדיא "פתח כנגד פתח וחלון כנגד 
חלון" ועל זה קאמר בהמשך לשונו ד"יש אוסרים". ויש לעיין בזה, דכיון דמקור שיטת 
ה"יש אוסרים" הוא הרמ"ה, הרי הרמ"ה עצמו, שהביאו הטור כאן, סבירא ליה דהני מילי 
שאין מועיל חזקה, בפתח נגד פתח, אך בחלון נגד חלון מהניא חזקה. וכדכתב הרמ"א 
להדיא, כנ"ל, דיש אומרים דחלון כנגד חלון מהני, וכמצויין שם שמקורו הוא בטור בשם 

הרמ"ה.

איברא, שקושיא זו ליתא מעיקרא. דכד נעיין בלישניה דהרמ"ה, שהבאנו לעיל, נחזי 
דמחלק הרמ"ה בין דין "חזקה" לבין דין "מחילה". ומה שכת' כאן הטור והרמ"א בהג"ה 
בשם הרמ"ה דמהני חזקה לדין "חלון כנגד חלון" אע"ג דלא מהני חזקה לדין "פתח כנגד 
הרמ"ה  לדעת  דאף  "מחילה",  בדין  משא"כ  כן,  דאמרו  הוא  לחוד  "חזקה"  בדין  פתח", 

המיקל ב"חזקה", אינו מיקל בדין "מחילה".

יג
וזה לשון היד רמ"ה בהמשך לדבריו שהבאנו לעיל: "ודוקא גבי פתח כנגד פתח, דלא 
סגיא דלא מסתכל ההוא גבי חצר שיש בה דין חלוקה וגבי גגין העשוין לדירה דכולהו 
חד טעמא נינהו כדברירנא בפרק השותפין )לעיל ג, א סי' כה(. אבל גבי חלון דאפשר ליה 
לאשתמושי ולא להסתכל ברשותא דחבריה, אע"ג דלכתחילה יכול למחות, אי אחזיק ביה 
ובפרק השותפין  )לעיל סי' רעא ד"ה ושמעינן הב'(  קיימא ליה חזקה כדברירנא בפירקין 
)שם(. ואע"ג דכי מייתינן לקרא דוירא את ישראל אמתני' דלא יפתח קא מייתינן ליה, 
דמיירי בין לפתח כנגד פתח בין בחלון כנגד חלון, אלמא תרוויהו חד טעמא נינהו וחד 
דינא נינהו, הני מילי לכתחילה דומיא דמתני' דמייתינן לה עילויה דמיירי לכתחילה, אבל 

לענין חזקה הא כדאיתא והא כדאיתא )בפרקין לעיל(.



תורת תומכי תמימים 148

וכי תימא אי מידי דאית ביה איסורא הוא ולא משתרי במחילה, כי מירצו תרוייהו 
בהכי נמי אנן איך שבקינן להו. שאני הכא דהרחקה יתירא היא, משום דלא אפשר להו 
לאשתמושי תרוייהו בההוא דוכתא דמטי ליה היזק ראי' דרך צניעות, מיהו כיון דאיפשר 
דמסליק כל חד מנייהו תשמישיה מההוא דוכתא בעידנא דמישתמש ביה חבריה ואניס 
דלא  נמי  אי  ראי',  היזק  מיניה  דאתי  דוכתא  ההוא  להדי  אפיה  לאהדורי  דלא  נפשיה 
לשתמוש חד מינייהו )אלא בההוא דוכתא דאתי מיניה היזק ראי' דלא( בההוא דוכתא 
דמטי ליה היזק ראי', ליכא מדינא לעכובי עלייהו, דיכלי למימר אנן מזדהרינן בנפשין 
דלא לאשתמושי אלא דרך צניעות, ועוד דלאו כל הרחקה יתירא כיפי עלה ביה דינא אלא 

מידי דברירא מילתא דאתי בה לידי הרגל עבירה". עכ"ל היד רמה.

הרי לן להדיא, דאע"ג דהאי דינא דהיזק ראיה דינא דאיסורא הוא, ואסור לפתוח הן 
חלון כנגד חלון והן פתח כנגד פתח, מ"מ גבי חזקה שאני חלון מפתח, דלחלון מהני חזקה 

ואילו לפתח לא מהני חזקה.

יד
ולפי"ז נהירין לן דברי אדמו"ר הזקן שדייק בלשונו הזהב וכתב "אסור לפתוח פתח 
כנגד פתח וחלון כנגד חלון שלא יראה אחד מעשיו של חבירו ואפילו שניהם מתרצים יש 
אוסרים שאין זה מידת צניעות שיראה זה תשמישיו של זה כל היום". והאי "יש אוסרים" 
קאי הן על פתח כנגד פתח והן על חלון כנגד חלון. והיינו כנ"ל, דאדה"ז לא מיירי מכה"ג 
דהרמ"א גבי "חזקה", אלא קאי גבי "מחילה", ומקורו הוא מדברי הרמ"ה הנז', שמחלק 
בין "חזקה" ל"מחילה". והרמ"א העתיק שיטתו של הרמ"ה גבי דין "חזקה", ואדה"ז העתיק 

שיטתו גבי "מחילה", דלגבי מחילה אף להרמ"ה לא מהני. 

טו
ועל פי האמור כאן נראה דאדמוה"ז פליג על הסמ"ע בסי' קנ"ד סק"י. שע"ד הרמ"א 
שם דבפתח כנגד פתח לא מהני חזקה כ': "הטור מסיק בטעמא משום דבאיסור עשאו ור"ל 
מדלמדו רז"ל מדכתיב בפרשת בלק וירא את ישראל שוכן לשבטיו ודרשו רז"ל שלא היו 
זה ומה"ט נראה שאפילו כשיש עדים שמחל לו או שנתן לו  זה כנגד  פתחיהן מכוונין 
שטר וקנין ע"ז לא מהני, כיון שיש איסור בדבר, אבל להיש אומרים דס"ל דבחלון כנגד 
חלון מהני וס"ל דהאיסור בקפידא תליא, ומשום הכי בחלון נגד חלון דלא רגילי להקפיד 
כ"כ מהני בהו חזקה, ס"ל נמי דמהני אפילו בפתח נגד פתח מחילה גמורה או שטר וקנין, 
דלא עדיפי מקוטרא ובית הכסא, ועד"ר", עכ"ל הסמ"ע. והביאו בנתה"מ )סקי"ב( ובערוך 

השלחן )ס"ז(.

ואם כנים אנחנו בהבנת דברי אדמוה"ז, דיש לחלק בין "חזקה" ל"מחילה", וכדאיתא 
להדיא במקור הדין, שהוא היד רמה הנ"ל, הרי שהדין הוא שאף ב"מחילה גמורה או שטר 
לפתוח  )כל' אדמוה"ז בשלחנו(, אסור  "אפילו שניהם מתרצים"  או  )כל' הסמ"ע(  וקנין" 



149שער נגלה

פתח כנגד פתח וחלון כנגד חלון משום איסורא דצניעותא וכדדרשינן שלא יהיו פתחיהן 
מכוונין.

]ויש לציין כאן, כי ספרו של הרמ"ה הנז', "יד רמה" עמ"ס בבא בתרא, נדפס לראשונה 
בשנת תקס"ג ולא היה לפני גדולי האחרונים נו"כ הטושו"ע כהב"ח והש"ך והסמ"ע ובני 

דורם.[

וכ"כ החזו"א )ב"ב סי' יב סוף סק"ד( וז"ל: "כתב הסמ"ע דלדעת רמ"ה אין כאן איסור 
רק היזק ראיה משום קפידא דניזוק, והלכך אף בפתח כנגד פתח מותר במוחל לו בהדיא, 
וברמ"ה מבואר דמודה בפתח כנגד פתח דאיסורא איכא ולא מהני מחילה וכן בחלון נגד 

חלון לכתחילה איסורא איכא אלא אי עבדי אי אפשר לכופן לסתום", עכ"ל.

והן הן הדברים שפסק בשו"ע אדמוה"ז ש"אסור לפתוח פתח כנגד פתח וחלון כנגד 
חלון שלא יראה אחד מעשיו של חבירו ואפי׳ שניהם מתרצים יש אוסרים שאין זו מדת 
צניעות שיראה זה תשמישו של זה כל היום ואמרו חכמים וישא בלעם את עיניו וירא את 
ישראל שוכן לשבטיו ראה שאין פתחי אהליהם מכוונים זה כנגד זה אמר ראויים הללו 

שתשרה עליהם שכינה".

טז
ולענין מה שהבאנו לעיל בביאור ענין אין פתחיהן מכוונין, ראה גם בס' פנים יפות 
)חי' בעל ההפלאה עה"ת )במדבר כד, ב( עה"פ וירא את ישראל שוכן לשבטיו וגו' שכתב: 
"ואמרו חז"ל ראה שאין פתחיהן מכוונין זה כנגד זה ואמר ראוין הן לברכה. ענינו כי 
קללת אדם הראשון היתה ע"י הקנאה והתאוה והכבוד, כמו שאמרו )אבות ד, כא( הקנאה 
והתאוה והכבוד מוציאין את האדם מן העולם. ומה שלא כוונו פתחיהן זה כנגד זה, הוא 
להסיר מהם הקנאת איש מרעהו, ושלא יתאוה איש בשל רעהו, ושלא יתגאה איש על 

רעהו", עכ"ל.

וראה גם בס' ארץ חמדה עה"ת להג"מ מאיר ליבוש )"המלבי"ם"( בפ' בלק ד"ה ועפי"ז 
שכתב: "ונבאר בגמ' הנ"ל למה סיים הגמ' שאמר שראוים שתשרה עליהם שכינה. ונראה 
דהנה יש לתת על דין זה שני טעמים האחד משום היזק ראי' והב' משום צניעות, ונ"מ בין 
שתי הטעמים ברשות הרבים דשם אין משום היזק ראי' דהלא בלא הפתח שכנגדו צריך 
לשמור א"ע משום היזק ראית בני ר"ה אבל אי משום צניעות צריך גם בר"ה להזהר כי 
בני ר"ה רק הולכים דרכיהם דרך שמה וליכא חשש קלקול אבל בפתח כנגד פתח שהם 
פי' במשנה שם דגם  והנה הרשב"ם  זנות.  לידי קלקול  יבוא  כנגד השני  בקביעות אחד 
נרמז בדברי  וזה  זה משהו אלמא דסבר משום צניעות.  זה מכנגד  בר"ה צריך להתרחק 
הגמ' שראה שישראל שוכן לשבטיו גם שבט לוי ושם היה רה"ר כמבואר בגמ' ופרשב"ם. 
אבל קשה דלמא רק ישראל, אך דאיתא במדרש אולי אוכל נכה כהא דמנכה בית סאה 
היינו אחד מכ"ד רובע לסאה ובאמת נפלו כ"ד אלף חלק כ"ד משש מאות אלף מלבר. עיין 
מתנות כהונה דבלעם היה סבור שאין בהם רק שישים רבוא פחות כ"ד אלף וזה נודע דאין 



תורת תומכי תמימים 150

השכינה שורה על פחות מס' רבוא ואיך אמר ראוין שתשרה ע"כ עם שבט לוי, והיה גם 
כן שוכן לשבטיו ודוק", עכ"ל.

ובס' "בן יהוידע" עמ"ס ב"ב בסוגיין כ': "ראה שאין פתחי אהליהם מכוונין זל"ז, נ"ל 
בס"ד, דייק לה מדכתיב שוכן לשבטיו, דלא אמר שוכנים לשון רבים, אלא שוכן לשון 
יחיד, ש"מ כ"א שוכן לבדו, דאין בעה"ב זה רואה בעה"ב חבירו, וכמ"ש הרי"ף ז"ל. ולי 
אנא עבדא נראה לי לרמוז, דאמר "לשבטיו" אותיות יב"ט של"ו, וכל אחד יבט בשלו ולא 

יבט בשל חבירו, מפני דאין פתחיהם מכוונים זל"ז, עכ"ל.

וע"ע בס' פתח עינים להרחיד"א, במס' ב"ב בסוגיין ד"ה מנא.

ובס' חתם סופר עה"ת פר' יתרו ד"ה ויחן שם ישראל נגד ההר כ': "פי' הר"א אשכנזי 
במעשי ה' שהי' כל אהליהם פניהם מועדי' נגד ההר היינו פתחי אהליהם, ובזה הבנתי 
ס"פ חזקת הבתים ראה בלעם שאין פתחי אהליהם מכוונין זה כנגד זה אמר ראוי אלו 
שתשרה עליהם שכינה וירא ישראל שוכן לשבטיו ותהי עליו רוח אלוקי', והיינו כי לעולם 
ראוי שיהי' פתחי אהליהם מכוונים נגד משכן ה' ואלו הי' המשכן בקצה המחנה הי' כל 
האהלים מועדי' לצד א' נגד המשכן, ואין זה ראוי להשראת השכינה כי צריך שיהי' כעין 
מרכבה עליונה ד' מחנות שכינה ד' דגלי' והיכל הקודש מכוון באמצע, כמ"ש בס' יצירה, 
אלא שעי"ז יהי' המזרחיי' פתחיהם מכוון נגד המערביי' והדרומיי' נגד הצפוניי' ואין כאן 
צניעות וא"א לשום היכל הקודש באמצע, אך כשראה בלעם צניעות ישראל שאין פתחי 
ראוים אלו שתשרה עליהם שכינה  זה אמר  זה באהל של  יביטו  ולא  מכוונים  אהליהם 

כנ"ל", עכ"ל החת"ס.

* * *



151שער נגלה

ביטול איסור בהיתר ב"מינו" ו"שאינו במינו"∗
 הרב אהרון שיחי' שוורץ

ראש כולל הוראה בעיר נתני' 
א

 	             במסכת עבודה זרה60 נתבאר בנוגע לדיני "ביטול ברוב" שאיסור שהתערב
 	         במינו, דעת רבי יהודה דמין במינו לא בטיל וחכמים חולקים וס"ל דמין 

במניו מה"ת חד בתרי בטיל.

ונחלקו האמוראים כמאן פסקינן דרב ושמואל פסקו כר"י דמין במינו לא בטיל, ור"י 
ור"פ פסקו כרבנן דמה"ת חד בתרי בטיל, ומדרבנן בעינן ס'.

משא"כ כשהאיסור נתערב מין בשאינו מינו כגון בשר בירקות שם נותן טעם עד ס', 
ומה"ת בעינן ס'.

ולהלכה פסקו הטור, המחבר61, הרמב"ם62 והרא"ש63 כדעת רבנן וחלקו על רש"י שפסק64 
כר"י.

הנפק"מ היוצאת מן הדיון, האם צריך ס' מה"ת או מדרבנן - נתבאר בס' צ"ח - באופן 
שנתערב איסור בהיתר וידעינן שהיה רוב איסור אך לא ידעינן אם היה ס' דמין בשאינו 
מינו בעינן ס' מה"ת, ונמצא דבאם לא ידעינן אי הוה ס' הוי ספק תורה, ואזלינן לחומרא, 
ובמינו דהא דצריך ס' הוא מדרבנן )דמה"ת חד בתרי בטיל( נמצא דהוי ספק דרבנן ואזלינן 

לקולא.

אינם  חומרתם  איסורים שמחמת  ישנם  אולם  שבתורה,  איסורין  ברוב  הוא  הנ"ל  כל 
בטלים אפי' באלף, כגון: ע"ז, ודבר שאין לו מתירין - כגון נדרים שאם יתירם ע"י חכם 
יהו מותרים - ששם הדין הוא דבמינו אינם בטלים אפי' באלף, ובאינו מינו בטלים בס'. 
אולם לדעת הפוסקים הסוברים דמין במינו בטל מן התורה, יהא זה דין דרבנן - הא דאין 

בטלים אפי' באלף.
ב

והנה נחלקו אביי ורבא65 באופן שהטעמים שווים אך השמות שונים, האם נחשב מין 

*( נאמר בכינוס תורה בישיבתנו - אסרו חג השבועות ה'תשפ"ה.

60( דף עג:
61( סי' צ"ח ס"ב.

62( הלכ' מכאו"ס פט"ו ה"ו.
63( ע"ז פ"ה סי' כ"ט.

64( חולין דף קט"ו ד"ה "תו ולא מידי".
65( ע"ז ס"ו.

בסוגייה



תורת תומכי תמימים 152

במינו או אינו מינו וה"ה איפכא, שהטעמים שונים ובשמותיהם הם שווים, לדעת אביי 
ובע"ז לא  מין במינו  נחשב  ואם הם שווים בטעם אף ששונים בשם  אזלינן בתר טעמא 

בטיל66, ולרבא אזלינן בתר שמא וכיוון ששונה שמו נחשב כאינו מינו.

ולפי הכלל דאביי ורבא הלכה כרבא נמצא דאזלינן בתר שמא67 וכן פסק בב"י, וכן 
הרמ"א68, ולדעתם נמצא דאף דנותן טעם בפועל אם שמו שווה נחשב כמין במינו, ובנשפך 

נלך לקולא.

אך הש"ך69 מקשה שהרי כל הדין דמינו קל מאינו מינו הוא משום שבמינו נותן טעם, 
ובאינו מינו אינו נותן טעם, ולכן באינו מינו בעי ס' מה"ת ולא סגי בחד בתרי.

וא"כ איך ניתן לפסוק שטעם אינו קובע אלא שם, והרי יש בתערובת טעם איסור ולכן 
סובר הש"ך איפכא דבנותן טעם אף דשווה בשמא לא יתבטל מה"ת וכששווה בטעם אף 

דשונה בשמא בטל מה"ת דהא אין נותן טעם.

דעת  מינו  ואינו  דמינו  והיתר  איסור  דבנתערב  בסק"ח  לשיטתו  אזיל  הש"ך  והנה 
המחבר דרואים את אינו מינו כאילו אינו, וכיוון שבטל במינו אף שבאינו מינו אם נותן 
טעם אמרי' דכיוון דמה"ת נתבטל תלינן שהיה שם ס', וגם שם הקשה הש"ך איך יתבטל 
הא אם נותן טעם הוי ספק דאוריתא, ולכן סובר דדעת הרשב"א  דאמרי' רואין את אינו 

מינו הוא רק להתיר את מינו אם אינו מינו אסור, ובפמ"ג פסק כש"ך לחומרא.

וחזינן משיטת הרמ"א והמחבר דאף דנרגש טעם מה שעד עכשיו היה איסור כיוון 
דנתבטל לא איכפת לי', דע"י הביטול נעשה היתר, ויותר רואים זה מדין איסורים מבטלים 
זא"ז דלכאורה לדעת רמ"א שני איסורים שטעמם שווה כגון עורלה וכלאי הכרם יבטלו 
זא"ז, ובאמת לכאורה הש"ך כיוון דנרגש טעם איסור אפשר דיהיה אסור, אך לדעת רמ"א 

לכאורה גם בכה"ג יתבטל, וצ"ע בטעם הדבר הרי סו"ס נרגש טעם האיסור.

ג
הנה בתניא פ"ח ופל"ז מבואר דלג' קליפות הטמאות אין עליה לעולם, ובפ"ז נתבאר 
אופן בירור גקה"ט )לע"ל, או ע"י תשובה מאהבה שע"ז נאמר במקום שבע"ת עומדים וכו'( 
ובהערות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א70 נתבאר דיש אופן שיש עליה לג' קה"ט כגון 
חולה שאוכל דבר איסור משום פקו"נ דנתבאר באג"ק סכ"ו דאז מתברר כיוון שהתורה 
התירתו, וכתב שם דנעשה היתר גמור, ולביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הוא 
דאף דנשאר מגקה"ט מ"מ יש לו בירור ועליה. דכל היכא דהתורה התירתו אפשר לבררו 

66( לדוגמא יין חדש שנתערב בענבים דטעמם שווה אך שונים בשם.
67( סי' צ"ח, ד"ה מצאתי כתוב סס"ג.

68( סי' צ"ח ס"ב.
69( סק"ו.
70( בפ"ח



153שער נגלה

נימא לדעת רמ"א דכיוון דמציאות  וא"כ  ונתבאר שם עוד אופנים  אף שהוא מגקה"ט, 
איסור  ביטול  וענין  נתבטל,  טעמו  נרגש  דעדין  אף  בתר שמא  דאזלינן  נתבטל  האיסור 
בהיתר נתבאר בתניא פרק י' שזהו ע"י שהטוב גובר ומימלא נתבטל מציאות הרע, ועי"ש 
שמדמה הענין דצדיק ורע לו שהרע בטל לגבי ביטול בס' או באלף או ברבבה על דרך דיני 

ביטול איסור בהיתר - מעט אור דוחה הרבה מהחושך.

אך מהא דאיסורים מבטלים זא"ז חזין חידוש גדול יותר דג' קה"ט יכולים ג"כ לברר, 
ויובן זה עפ"י מש"כ בד"ה צדקת פרזנו71 דיכול להיות פדיה מהשביה ע"י א' ששבוי ביצרו 
דלענין זה שפודהו מהשביה אינו שבוי, ונאמר עד"ז כאן דאף שהוא מגקה"ט יש לו כח 

לברר איסור אחר, ולדעת רמ"א אף כשטעמם שווה כיוון דאיסורם שונה מבטלים זא"ז.

* * *

71( סה"מ מלוקט ח"ד, ע' צ' ואילך.



תורת תומכי תמימים 154

 יסודי הלימוד של 'חזקת ג' שנים' בקרקעות
משור המועד בשיטת הקצוה"ח

 הת' יצחק אפרים שיחי' אדרעי
 הת' ברוך שניאור שיחי' פרישמן
תלמידים בישיבה

א
בסוגייתנו )בבא בתרא כח ע"א( דנה במקור חזקה של ג' שנים. ר' יוחנן, 		  
זו משור המועד דכשם שלאחר  בשם הולכי אושא, לומדים את חזקה  		  
ששור נוגח שלוש פעמים - הוא יוצא מ'חזקת תם' )החייב בחצי נזק( ונכנס ל'חזקת מועד' 
)שור שנוהג ליגח החייב בנזק שלם(, הרי באופן דומה, לאחר שאדם מחזיק בקרקע שלוש 

שנים, היא יוצאת מ'חזקת המוכר' )'חזקת מרא קמא'( ונכנסת ל'חזקת' הלוקח.

וז"ל הש"ס: 'אמר ר' יוחנן שמעתי מהולכי אושא שהיו אומרים מנין לחזקה ג' שנים 
משור המועד מה שור המועד כיון שנגח ג' נגיחות נפק לי' מחזקת תם וקם ליה בחזקת 
מועד ה"נ כיון דאכלה תלת שנין נפק לה מרשות מוכר וקיימא לה ברשות לוקח'. ע"כ 

לשון הגמ'.

היינו שהגמרא מקשה: בשור מועד, עד הנגיחה הרביעית, הבעלים משלמים רק חצי 
נזק. האם גם בחזקת קרקע, עד שנה רביעית, הלוקח לא מחזיק באופן גמור?

ובהבנת קושיית הגמ' אי מה עד נגיחה רביעית לא מיחייב ה"נ עד שנה רביעית לא 
מחייב מפרש רש"י: לא מיחייב לשלם אלא חצי נזק אף כאן עד גמר שנה רביעית לא הויא 

חזקה. ע"כ )וראה תוס' כאן ושיטת הרמב"ן בסוגיין(.

ב
והנה נודעה חקירת האחרונים )ראה 'קובץ הערות' להגר"א וסרמן וראה כאן חידושי 
שטבעו  מגלה  פעמים  ג'  שנגח  העובדה  האם  המועד,  שור  במהות ההעדה של  הרי"ם( 
להיות נגחן, או ששלוש הנגיחות הן אלו שהרגילוהו ליגח וכעת רכש ויצר לעצמו טבע 
ליגח. יש שכתבו שהסיבה ששור הופך למועד לאחר ג' נגיחות היא משום שנגיחות אלו 
הפכו אותו מעתה לשור מועד היינו שהנגיחות שנגח הן סיבת היותו נגחן ואילו יש כתבו 
שלאחר שנגח מתברר לנו למפרע שהיה תמיד נגחן בטבעו כלומר שהנגיחות שנגח הן 

סימן שהוא נגחן מטבע הולדתו72.  

הרוח  'משיב  האומר  בדינו של  מרוטנבורג  ומהר"ם  פרץ  רבינו  ממחלוקת  לשיטתם  ראיות  והביאו   )72
ומוריד הגשם' צ' פעמים ברצף – האם זה מסייע לכך שכאשר יסתפק לאחר זמן אם אמר או לאוו נוכל לומר 
כי לאחר צ' פעמים ברירא מילתא שבוודאי אמר – הובאו כל דבריהם בהרחבה ב'קובץ מפרשים' דמס' ב"ב 

הרביעי דישיבתנו עמודים 56 – 58.

הגמרא



155שער נגלה

ג' שנים  הינה  מהדברים שהובאו בשם הולכי אושא שהמקור לכך שחזקת קרקעות 
משור המועד, מוכיח ב'קובץ הערות' שחזקה הינה גילוי הטבע וסימן ולא סיבה, שהרי 
לגבי קרקעות ה'חזקה' מגלה שהקרקע הייתה שלו מתחילה ובוודאי שאין הכוונה כאן 

שעל ידי שישב ג' שנים בקרקע הדבר 'יפעל' שהדבר יהיה שלו. 

הקצות  הביא  'מוחזקות',  תפעל  שנים  ג'  שחזקת  הדבר  בטעם  הגמ'  דברי  ובביאור 
החושן בתחילה את דעת הרמב"ן והוכיח דלא כדבריו, ומבאר את הבנתו בסוגיא ומוכיח 
שכדעתו כן היא דעת הראשונים, וזהו תוכן דבריו: הטעם שמביאה הגמרא לכך שחזקה 
מועילה, היא מפני שהחזקה מתחילה להועיל אחר שלוש שנים, כלומר שעד שלוש שנים 
הלקוח חייב להזהר ולשמור על השטר ולאחריהם, אין לבוא אליו בטענה היכן השטר, 

ולכן מחזיקים את הקרקע ביד לוקח. 

ומקשה הקצות החושן, אמנם יתכן שאי אפשר לדרוש מהלקוח להחזיק שטר לאחר ג' 
שנים, אך אין בזה ראיה שהקרקע שלו, ואיך אפשר לקבוע שהקרקע שלו ולא שייכת 
כלשהי  ראיה  שיש  מבלי  בעבר,  לו  שייכת  הייתה  שהשדה  שידוע  קמא'  ל'מרא  יותר 

שהשדה של המחזיק?

ומתוך דברי הרמב"ן למד הקצות החושן שהטעם שמועילה חזקה הוא מכיון שהשתיקה 
של המערער, היא עצמה הראיה שהשדה אינה שלו. ובאמת גם ברגע הראשון בו היה 
המחזיק בשדה יש לו ראיה לכך שהשדה שלו מכך שנמצא בה בזמן שהמערער שותק, אך 
עד שיעברו שלוש שנים, יש מה שמרע את הראיה שהשדה שלו, שהרי אפשר לטעון כלפיו 
שאם אכן השדה שלו, שיציג שטר שיעיד על כך, אך לאחר שלוש שנים, אין הוא צריך 

להציג שטר ובטלה הריעותא ויש למחזיק ראיה שהשדה שלו.

אמנם כתב הקצות החושן שה'תורת חיים' חלק על דברי הרמב"ן וכתב שכל עניינם של 
השלוש שנות חזקה זה תקנת חכמים 'מפני תיקון העולם' שכל מחזיק לאחר שלוש שנים 
לא יוכלו לערער עליו ואם ישנו מי שהאמת איתו ורוצה לערער, הוא צריך לעשות זאת 

בתוך שלוש שנים וזה יחייב את המחזיק להזהר ולשמור את השטר עוד משך זמן.

רבים  ראשונים  החזיקו  בה  הדעה  שזוהי  ראיה  החושן  הקצות  הביא  דבריו  בהמשך 
ומהם הנמוקי יוסף והתוס' שסברו שעיקרה של חזקת שלוש שנים היא תקנת חכמים.

ומתוכן דבריו עולה מחלוקת בביאור מהלך הסוגיא מאופן הלימוד דחזקת ג"ש משור 
מועד: לדעת הרמב"ן - מהרגע הראשון שאדם נמצא בשדה הוא מוחזק בה, אלא שיש 
יכול  אינו  והוא  השטר  היכן  כנגדו  לטעון  שאפשר  בכך  שלו  שהשדה  בטענה  ריעותא 
לטעון ולכן ריעותא מבטלת את המוחזקות. ואילו להדעה שמביא קצוה"ח מנמו''י, רמב"ם 
נהיית  ג' שנים  בסיום של  וכך הוא מסיק בעצמו, שה'חזקה' היא תקנת חכמים שברגע 

חזקה.
ג

איך  לבין  הרמב"ן  בין  המחלוקת  שסברות  לומר  אפשר  אולי  הנ"ל:  כל  לאור  והנה 



תורת תומכי תמימים 156

שהסביר קצוה"ח בדברי הנמו"י, זהו החילוק בין ההוא אמינא והמסקנא בגמ' אצלנו בדיון 
שמיד לאחר מאמרם של הולכי אושא.

לאחר שמביאה הגמ' את הלימוד של הולכי אושא משור מועד מקשה הגמרא: בשור 
מועד, עד הנגיחה הרביעית, הבעלים משלמים רק חצי נזק. האם גם בחזקת קרקע, עד שנה 

רביעית, הלוקח לא מחזיק באופן גמור?

וז"ל הגמרא: אי מה שור המועד דעד נגיחה רביעית לא מיחייב ה"נ עד שנה רביעית 
לא קיימא ברשותיה? ע"כ.

החל  גם  וכך  מועד  השור  נקרא  כבר  השלישית  מהנגיחה  שהחל  הגמרא:  ומתרצת 
מסיום השנה השלישית השדה בחזקת לוקח, אלא שבשור, עד שיגח נגיחה רביעית, אין 

על מה לחייב אותו נזק שלם.

וז"ל הגמרא: הכי השתא התם מכי נגח שלש נגיחות הוי מועד ואידך כי לא נגח מאי 
לשלם הכא כיון דאכלה תלת שני קיימא לה ברשותיה, ע"כ.

'עד  יש לומר כנ"ל: הגמרא מקשה מהשוואה לשור המועד ששם  ובביאור השקו"ט 
שעליה  זו  היא  הרביעית  הנגיחה  שדווקא  שמכיוון  כלומר  מחייב',  לא  רביעית  נגיחה 
לשמירה  זקוק  והוא  נגחן  שהשור  לזה  שה'סימן'  הרי  שלם,  בנזק  השור  בעל  מתחייב 
מיוחדת הוא על ידי ג' נגיחות, אך מתי שישנו חיוב בפועל לשלם נזק שלם, זהו דווקא 
בנגיחה הרביעית שהיא זו שבה מתבטא זה שהשור נגחן. כלומר דלדעת המקשן יסוד דין 

שור המועד הינו 'גילוי' ולא ליצור.

והתירוץ של הגמרא הוא בא לפי הסברא שהנגיחות הן סיבה לזה שהשור נגחן, כלומר 
לאחר שהשור נגח בפעם השלישית הוא כבר נעשה לנגחן, אלא שבכדי להתחייב הוא 
צריך ליגוח שוב לאחר היותו נגחן )הזקוק לשמירה מיוחדת(. אבל התוס' הקשו על קושיית 
הגמ', ואמרו  שהלימוד מלכתחי' משור הוא, שכשם ששור נעשה מועד בג' נגיחות, כך 
המחזיק נעשה "מוחזק" בג' שנים ו"קמא ברשותו", ואם כן מה שייכת קושיית הגמ' "עד 

נגיחה רביעית"?

וז"ל התוס' : 'עד נגיחה רביעית לא מיחייב. תימה לר"י דמאי פריך הא הכי יליף משור 
המועד מה התם הוחזק נגחן שלש פעמים ה"נ הוחזק שתקן בשלש שנים א"כ משלש שנים 

ואילך קמה ליה ברשותיה".

ותירצו וז"ל: "ואומר ר"י דס"ד דמקשה דהכי יליף מה התם מכי נגח ג' פעמים נפק 
ליה מחצי נזק לנזק שלם ה"נ כיון שאכלה שלש שנים ולא מיחה נפקא ליה מרשות מוכר 

לרשות לוקח אע"ג דמילתא בלא טעמא הוא".

ומדבריהם נראה כי אין מונע שקושיא תהיה מיוסדת על "מלתא בלא טעמא", אמנם 
נראה שהרמב"ן לא רצה להסביר כך את דעת המקשן.

* * *



157שער נגלה

הבהרה בסברות האחרונים ב'מיגו'∗
 הת' יצחק אפרים שיחי' אדרעי
תלמיד בישיבה

א
 	   'מיגו' ו'מה לי לשקר' כמו גם 'הפה שאסר הוא הפה שהתיר' – נידון רבות ע"י 
	   כל המפרשים ראשונים ואחרונים וכו' ועד בארוכה לספרי הפוסקים ב'כללי 

מיגו' שלהם, והדברים ידועים.

ידועים  ובעומק סברת העניין נכתבו בדורות האחרונים כמה אופני סברות ואף הם 
לכל73. 

]מאמר המוסגר: קודם שנבאר בדרך אפשר את יסודי הסברות ממה נובעים חילוקי 
פשט  בעומק  עיקרית  הבהרה  תחילה  לבאר  עלינו  שומא  ה'מיגו',  יסוד  בהבנת  הדעות 

הדברים.

*( הבא להלן בחלקו העיקרי הינו סיכום עם הערות מתוך שקו"ט בשיעורי ראש הישיבה, ביחד עם החתן 
הת' שניאור זלמן שיחי' קעניג.

73( ראה מה שסיכם בבהירות הגה"ח ר"א שי' לנדא את דבריו של הגר"ח מטעלז:
"דהנה יש לחקור בעצם דין מיגו. אם הוא בירור, דהיינו שע"י המיגו מתברר לנו שטענתו דעכשיו היא 
אמיתית. דכיון שהיה יכול לטעון טענה שעל ידה היה זוכה במה שרוצה לזכות וכו', ואעפ"כ טוען טענה זו, 
דבר זה מוכיח לנו שטענה זו אמיתית היא. או נימא דמיגו הוא דין. דכיון שישנה טענה שעל ידה היה זוכה 
במה שרוצה לזכות בטענתו דעכשיו, מקבל הוא זכות לטעון כל טענה שתביא לאותן התוצאות של הטענה 

האחרת, אף שאינו טוען אותה".
וכתב דשלשה סוגי מיגו הם. סוג הא' בגדר דמה לי לשקר, דאנן סהדי שאומר אמת, זה מצינו אפילו 
היכא שבטענה שהיה יכול לטעון אינו נאמן, אלא שהיא בעצם טענה נוחה יותר או טובה יותר לטעון. כגון 
)בכתובות יב ב(, דהאשה שטענה משארסתני נאנסתי, דאליבא דר"ג נאמנת וכתובתה מאתים, במיגו דמוכת 
עץ אני. ופירש"י דאע"ג דאילו טענה כך לא היתה נאמנת, אבל מכיון דטענת מוכת עץ אני  ]טענה נוחה יותר 
כמובן[, וגם טענה מעולה יותר, דלא קא פסלה נפשה מכהונה על ידה, ]ובכ"ז לא טענה אלא מה שטוענת[, ש"מ 
קושטא קאמרה. על מיגו כזה כ' שם הגר"ח דפשיטא דלא שייך לומר שנאמנת "בכח" הטענה שהיתה יכולה 
לטעון. שהרי באותה טענה לא היתה נאמנת. אלא ודאי שמיגו זה אינו אלא הוכחה שאומרת אמת, ומטעם 

זה נאמנת.
לעומת זה הסוג הב' הוא מיגו דהעזה. כשבטענה שטוען אין העזת פנים בפני חבירו כ"כ, ואילו הטענה 
שהיה יכול לטעון יש בה העזה יותר. ובכ"ז מצינו שבממון נאמן במיגו כזה. אומר הגר"ח מטעלז דעל מיגו 
כזה א"א לומר שהוא הוכחה דמה שטוען הוא אמת. כי מה שלא טען הטענה ההיא רק מה שטוען, דכיון שזו 
אין בה כ"כ העזה, נוח לו יותר לטעון אותה. אלא ע"כ גדרו של מיגו זה, שזוכה ב"כח הטענה" שהיה יכול 

לטעון. ראיה ודוגמא זו כ' גם הגר"א וסרמן בקוב"ש, שם אות כב ובקובץ אהל תורה ח"א(. 
   והסוג השלישי, כשמצטרפים שני הדברים. "כשבטענתו האחרת היה יכול לזכות במה שרוצה לזכות 
עכשיו, ואינה העזה וכו'. במיגו כגון דא שייכא החקירה הנ"ל, אם דין מיגו הוא מכח בירור על אמיתת טענתו 

לפנינו, או שהוא 'זכות וכח הטענה' וכו'. עכ"ד".  
וראה הנלקט ונסדר בהרחבה )יתירה( באנציקלופדיה תלמודית ערך 'מיגו )מה לי לשקר(' בתחילתו.  

עניין



תורת תומכי תמימים 158

ב'קובץ מפרשים' דישיבתנו )כתובות חוברת רביעית עמ' 35 הערה 42( הובאו דבריו 
של הגה"ח ר' אליהו שיחי' לנדא שהרחיב להקשות על השיטה לפיה יסוד מיגו אינו )רק( 

הוכחת נאמנות, אלא )גם ו(בעיקר 'כוח הטענה' - והביא מערכה רבתי להוכיח זאת.

סיבת  ב'הסברת'  שלבים  הינם  העיקריות  ההסברות  שתי  למעשה  כי  לומר  יש  אולם 
הנאמנות: דיש להבין – מהי אכן הסיבה שאם אדם 'יכול' לומר טענה טובה שהינה שקר 
ואמר 'טענה' פחות טובה שאינה ידועה לנו אם אמת היא או שקר – נאמר כי הוא 'נאמן' 
– והרי זו סוג של 'נאמנות' באופן עקיף )אולי ע"ד ידיעת השלילה בלבד וגם פחות מזה( 

– ומדוע מוחלט אצלנו שיש לו אצלנו 'נאמנות' בדבריו?

אחרת  טענה  לומר  היכולת  מחמת  ה'נאמנות'  סיבת  כי  לבאר  עלינו  אלא שמוכרח 
נובעת מעיקרון יסודי יותר ולפיו יסוד עיקרי באדם הוא כוחו 'לבחור' בין אמת לשקר 
'כוח  ובגלל  לבחור   – האדם  של  תפקידו  את  ומבטא  מהותו  היא  זו  'יכולת'  עצם  וכד', 
הבחירה' נקרא הוא 'אדם' וכאשר 'בוחר' בטוב כאשר יש ביכולתו גם 'לבחור' ברע – הרי 

זו דווקא מעלתו.

וא"כ: הסיבה ]היינו שלב א'[ שיש לאדם 'נאמנות' נובעת מכך שיש לו 'כוח' לבחור 
באופן אחר וה'כוח' הזה הוא יסוד המביא ל'מסקנא' להאמין לדבריו וזה מדוייק בלשון 
'כוח הטענה' – כלומר עצם היכולת 'לבחור' באופן אחר יוצר את ה'נאמנות' אצלנו על 

מה שאומר עתה. ויש להרחיב.[

ב
והנה מצינו מחלוקת יסודית בכמה עניני ראיות ונאמנות בהכרעות בדיני ממונות האם 
הוכחות וראיות אלו יש להם תוקף מצד עצמם – 'בירור', או שכל תוקפם אינו אלא מצד 
הבית דין וראש לכל בדיני 'עדות' הן בדין 'כיוון שהגיד שוב אינו חוזר ומגיד' )האם זהו 
איסור הנובע מדיני 'עדות' - ונפק"מ האם נלמד מהפסוק 'אם לא יגיד ונשא עוונו' )ויקרא 
ה, א( כדברי השאילתות והוא נאמר על העד עצמו, או מהפסוק "על פי שנים עדים יקום 
דבר" – שהוא דין בבית דין )כשיטת הריטב"א כתובות יח, ב(74, או דין 'מפיהם ולא מפי 
כתבם' – האם הוא מדיני 'עדות' הצריך להאמר 'בדיבור', או שהוא רק מצד הבית דין בכדי 
שיוכל לחקור ולדרוש )כשיטת החתם סופר )שו"ת אבן העזר ח"ב סימן ה'( ושם: "והוא 
מצוה שכליית כי אינו דומה שומע מפה לאזן ונחקר בבית דין ומכרחו' ברמיזו' ובקריצות 
שלא יעידו לשקר, מה שאין כן בכתבם"( ועד לכללות ענין ה'עדות' – האם מקור כוחם 

הוא בעצם ראייתם, או שהוא רק מצד שמיעת הבית דין וקבלת דבריהם75.

74( ראה מה שהובא בארוכה ב'קובץ מפרשים' חוברת רביעית דישיבתנו.
)התוועדויות ח"א עמ' 57( ועד שמגדיר שם את  – ש"פ האזינו תשד"מ  75( נתבאר בתורתו של משיח 
המושג 'עדות' כ'דין ומשפט' וראה כנ"ל לקו"ש ח"ג עמ' 987 וביד המלך )רמב"ם הלכות עדות פ"ג ה"ה( כתב 
באופן יותר חד: "דבכל עדות העדים אשר יקום עדותן בפני בית דין לא איברי סהדותן אלא לשקרא ]קידושין 
 סה, ב[, וע"י אמונת דבריהם של העדים נודע להבית דין אמיתת הענין אשר העידו עליו איך היה, וכיון 



159שער נגלה

ועל דרך זה יש לעיין גם במיגו האם הוא דין בשמיעת הדיינים או דין שהוא וכוחו 
נאמנות מצד עצמו. 

ויש לומר ובהקדים:

בראשית הדברים יש לברר את מהות הציווי בתורה על עריכת הדין:

בספר המצוות מ"ע קע"ו ביאר את מצוות הדיינים "שנצטווינו למנות דיינים להוציא 
לפועל ציוויי התורה", אולם כאשר מבאר את תפקיד הדיינים ואופן עריכת הדין מדגיש 
את שמיעת הטענות על ידי ה'טוען ונטען' והנה כשמביא הרמב"ם בסהמ"צ )מ"ע רמו ועד"ז 

בהלכות טוען ונטען פ"א ה"א( מצווה זו מגדיר את הדברים כך:

"היא שצונו בדין טוען ונטען. והוא אמרו יתעלה ויתברך שמו “על כל דבר פשע . . 
אשר יאמר עליו כי הוא זה” ולשון מכילתא “כי הוא זה” עד שיודה במקצת. ובזה הדין 
יכנס כל מה שהוא נופל בין בני אדם מהתביעות קצתם על קצתם שיכנס בהם ההודאה 

והכפירה".

ולכאורה דבריו אינם מובנים דמהיכי תיתי שהלימוד בדיני טוען ונטען נלמד ממודה 
במקצת?

וי"ל כי מעצם דין הדיינים הוא שמיעת הטענות ומציאת ההוכחה מתוך הטענה גופא 
וב'מודה במקצת' מוצאים אנו יסוד זה דמכיוון שהוא 'מודה במקצת' הרי יש כאן 'טוען' 
ואופן  שה'טענות'  והיינו  הדבר.  בעיקר  הוא  שמודה  דבריו  מתוך  הוכחה  ויש  ו'נטען' 

ההודאה בחלקן מוכיחות על הנאמנות של הטוען.

ולכאורה מכאן יסוד דין מיגו.

כוח  מ'נאמנות' משמעו שזה מצד עצם  הנובע  'בירור'  הינו  זה: ההבנה שמיגו  ולפי 
האמינות שיש ל'נטען', אולם באם למדים שזהו 'כוח הטענה' – הרי דין זה אינו אלא מצד 
הדיינים המצווים לקבל את ה'טענות' וה'יכולת' לטעון ותו לא מידי ולכן באם המהלך 

הוא 'כוח הטענה' הרי אין זה בירור גמור, אלא 'הנהגה' וכמו שכתבו האחרונים.

* * *

דהב"ד האמינו פעם אחת בההגדה הראשונה, והתורה שם חק עפ"י שנים עדים יקום דבר דאחר עדות של שני 
עדים לא נשאר שום ספק עוד בעדותן, הרי ממילא הוי כאלו הבית דין בעצמם בעיניהם ראו ובאזניהם שמעו 

שהענין היה כפי אשר העידו והגידו עליו בראשונה"



תורת תומכי תמימים 160

חזקה - גורמת או מגלה
 הת' יצחק אפרים שיחי' אדרעי

 הת' שלום דובער שיחי' ברוך 
תלמידים בישיבה

א
 	           במסכתין76: "חזקת הבתים והבורות והשיחין והמערות והשובכות והמרחצאות 
	     ובית הבדין ובית השלחין והעבדים וכל77 שהוא עושה פירות תדיר חזקתן 
שלוש שנים מיום ליום כו'". ובגמ' "א"ר יוחנן שמעתי מהולכי אושא שהיו אומרין מנין 
לחזקה78 ג' שנים, משור המועד, מה שור המועד כיון שנגח ג' נגיחות נפק לי' מחזקת תם 
וקם לי' בחזקת מועד, ה"נ כיון שאכלה תלת שנין נפק לי' מרשות מוכר וקיימא לה ברשות 

לוקח".

כלומר, המקור לדין זה שאחרי שלוש שנים הקרקע היא של האדם המחזיק בה, אפילו 
ללא הוכחה ברורה – הוא מג' נגיחות דשור המועד, דכמו שלאחר ג' פעמים בהן השור 
נגח הדין הוא שהשור נהיה מועד, כמו כן השדה אחרי שלוש שנים היא בחזקת האדם 

המחזיק בה.

והנה חקרו באחרונים79 בענין החזקה דג' שנים, דאפ"ל בזה בב' אופנים: א( היא דבר 
הגורם, היינו שע"י ג' השנים נהיה הדבר המוחזק ברשות המחזיק בו. ב( היא דבר המברר 

ומגלה למפרע, שע"י החזקה )רק( מתברר שהשדה שלו היא. 

]וע"ד מה שמבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בלקו"ש80 בנוגע לסימני טומאה 
וטהרה בבהמות וחיות, שיש לחקור האם ההגדרה היא שהסימנים הם דבר הגורם בבהמה, 
או שהסימנים הם רק בכדי לברר איזה סוג טהור או לא )מצ"ע, וללא קשר ישיר לסימנים(. 

)ומבאר שם דהנפק"מ היא אם נולד לבהמה טהורה ולד בלי סימנים(.[

ב
והנה81 בתורתו של משיח מצינו כמ"פ שמביא את ענין החזקה. ונראה דלפעמים מביא 
זאת בתור סימן הגורם )שע"י ג' שנים נקבעת חזקה(, ולפעמים ההיפך, שג' שנים )רק( 

מגלים את ענין החזקה שהיתה מלכתחילה )כדלקמן(.

76( ב"ב, רפ"ב.
77( ובהגהות הב"ח: "וכל מה שהוא עושה כו'".

78( שם: "שהיא ג' כו'".
79( ראה בארוכה "קובץ מפרשים" עמ"ס ב"ב )ראשל"צ, תשפ"ד( חוברת ד', מבוא ב. וש"נ.

80( ח"א, פ' שמיני.
81( בהבא לקמן ראה בארוכה "אוצרות בתורתו של משיח – חזקה" )ראשל"צ, ניסן תשפ"ד(. וש"נ.

איתא



161שער נגלה

בפשטות אין בזה קושיא, שהרי: א( כאמור לעיל מהאחרונים – "תרוויהו איתנהו בי'". 
ב( כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א אומר בכל כיו"ב82, בנוגע לאלו השואלים סתירות 
בין השיחות והתוועדויות, אשר אין מקום לשאלות אלו, כיון ששבעים פנים לתורה ולכן 
כאשר שואלים סתירה, זהו כמו ששואלים על המאמר רז"ל ששבעים פנים לתורה וכאשר 
מתווך מוריד מהשבעים פנים לתורה וכאשר ימשיך בשאלתו לישבה, יישאר רק פנים א' 

לתורה.

ג
להלן כמה דוגמאות:

בשיחת י"ט כסלו תש"כ83 מבאר הענין שאדמו"ר הזקן בשנת תק"כ, כשהיה בן חמש 
והסיבה  לעבוד.  שיוכלו  ליהודים  לעזור  בכדי  הקרקע  במלאכת  לעבוד  התחיל  עשרה, 
לכך כיון ש"בן שמונה עשרה לחופה"84, ואז מתחיל ענין העבודה באופן כזה, ואדמו"ר 
הזקן רצה שכאשר יגיע הזמן ד"בן שמונה עשרה" כבר יהיו ג' שנים, שזהו ענין החזקה 

בקרקעות, אצל היהודים שהוא עזר להם.

ומובן שכאן הענין דחזקה נגרם אחרי שלוש שנים שהיהודים עובדים בקרקע.

ואף  גשם  ירד  חזקה שלא   - שנים  ג'  שיהיה  שיתכן  מבאר  צו תש"ל85  ש"פ  בשיחת 
על פי כן לא מתפעלים ומבקשים מהשם גשם ואז יורד וכו'. וזוהי הוראה בעבודה של 
כאו"א, שללא הבט על כך שאחד היה יותר מג' שנים או שלושים שנה מחוץ למחנה, שזהו 
ענין החזקה, וזה נעשה טבעו, אומרים שלא להתפעל ולבקש מה' ואז ה' משפיע את כל 

העניינים.

וגם מכאן מובן שהענין דג' שנים גורם חזקה ולא מגלה "חזקה עצמית", כדמוכח שאף 
על החזקה אפשר להתפלל לה' לפעול שיהיה גשם וכן בעבודה כו'.

במאמר ד"ה ולקחתם לכם תשל"ד86 מבאר ענין האחדות בהד' מינים ושבאתרוג מודגש 
ביותר שהאתרוג לא רק סובל את כל ד' תקופות השנה אלא גם גדל מהן, ולא רק זה, אלא 
גם שגדילת האתרוג בשלימות היא לאחר ג' שנים, שאז ישנה חזקה דכל תקופות השנה. 

נמצא שהאחדות שבאתרוג היא באופן דחזקה.

וגם מכאן מובן שהג' שנים גורמות חזקה בענין האחדות ולא מגלות שלמפרע הייתה 
אחדות בכל תקופות השנה כפשוט.

82( שיחת ש"פ נשא תשמ"ז, דברי משיח סל"ט. בלתי מוגה.
83( שיחו"ק ע' 135. בלתי מוגה.

84( אבות ספ"ה.
85( שיחו"ק ע' 653. בלתי מוגה.

86( סה"מ תשל"ד ע' 12. בלתי מוגה.



תורת תומכי תמימים 162

בלקו"ש ח"כ 87 מביא פרש"י עה"פ88 "וליוסף ילד שני בנים בטרם תבוא שנת הרעב 
"מכאן שאסור לאדם לשמש  פוטי פרע כהן און", אומר רש"י  לו אסנת בת  ילדה  אשר 
מיטתו בשני רעבון". ומבאר, שהאיסור לשמש בשנות הרעבון הוא כאשר הענין חוזר על 
עצמו, כי אם ישנו רעב שנה אחת אומרים שהוא חידוש וכו', משא"כ כאשר הענין חוזר 
על עצמו שנתיים, כבר נעשה הענין דחזקה ואז ישנו איסור. ולכן יוסף הצדיק שהוא ידע 
מהחלום שפתר לפרעה, שמלכתחילה הולך להיות רעב שבע שנים, היה אסור לו לשמש 
מיטתו, כיון שהוא ידע שהרעב מוחזק, ולכן כתיב שליוסף נולדו הילדים "בטרם תבוא 

שני הרעב". 

משא"כ יוכבד שנולדה בין החומות, כי למשפחת יעקב אבינו שהיו בארץ ישראל לא 
היה איסור בזה, כיון שעדיין לא עברו שנתיים של רעב, ממילא לא הייתה חזקה של רעב 

ולכן לא חל עליהם האיסור.

וגם כששמעו על הפתרון דחלומות פרעה, מ"מ לא ידעו שזה בא מיוסף הצדיק, כ"א 
מנער עבד מחרטומי פרעה, שזה לא היה מספיק לבטלם מהמצווה ד'פרו ורבו' ומכאן ברור 
שג' שנים קובעים, שהוא ענין שגורם חזקה )ולא מגלה חזקה קיימת(, לכן בארץ ישראל 
שלא עבר הזמן, היה מותר להם לשמש מיטתם, משא"כ יוסף שידע ממקום אחר שהולך 

להיות שבע שני רעב, היה אסור לו. ע"כ תוכן הביאור. 

וגם מכאן מובן שג' שנים הוא ענין הגורם חזקה.

להוסיף  הונהג לאחרונה  . שבו   . "יום ראשון  נשא תנש"א89:  ב' דש"פ  ובהתוועדות 
במצות הצדקה )וכבר נתפשט המנהג כן בכמה מקומות(, וכיון שנהוג כך למעלה משלוש 
שנים, הרי זה נעשה ענין של "חזקה" וחוזק, ולא שייך בזה שינוי והפסק כו'". שכאן אומר 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שאחרי וע"י שהיו ג' שנים הרי זה נעשה חזקה. ומכאן 

מובן שג' שנים גורמים החזקה.

ועוד והוא העיקר, שיחת היסוד – לקו"ש ח"ה מקץ ג' )ע' 220 ואילך(, בה מפורש מהות 
החזקה המבררת ביחס ל"אשה קטלנית", והנידון שם: חשש יעקב ובניו לשלוח את בנימין 

"פן ימות כאחיו". עיי"ש בארוכה.

דבר  בתור  לחזקה  מתייחס  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  בהן  הדוגמאות  ע"כ 
הגורם. להלן נפרט כמה דוגמאות שמביא חזקה בתור דבר המגלה למפרע.

בשיחת יום שמח"ת תשמ"ז90 אומר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, שבשנים שעברו 
יתכן שיהיה אצל מישהו ספק במידת  כשהתחילה עבודת השליחות בהקמת בתי חב"ד, 

87( שיחה ג' לפ' מקץ )ע' 195 - 197(.
88( בראשית, מ"א, נ.

89( דברי משיח תנש"א ח"ד ע' 144. 
90( סה"ש תשמ"ז ח"א ע' 35-6.



163שער נגלה

ההצלחה, משא"כ בימינו לאחר שעברו למעלה משלושים שנה )שב"תלת זמני הוי חזקה" 
התורה  מעיינות  בהפצת  פעילות  של  שנים(  דער  תקופות  ג'  עאכו"כ  שנים,  ג'  אפילו 
והיהדות ורואים במוחש שהצליחו, הרי בוודאי שבכל מקום שיקימו בית חב"ד מובטחת 

הצלחה רבה ומופלגה.

שכאן הג' שנים הם סימן שמגלה החזקה - שמובטחת הצלחה, שרק בהתחלה הייתה 
אפשרות שלמישהו יהיה ספק, שלא יודע אם תהיה הצלחה, אבל עכשיו, גם אותו מישהו, 
אין לו ספק ויודע שמובטחת הצלחה, יוצא שהחזקה דג' שנים מגלים את ענין ההצלחה 

שכבר היה מתחילה.

* * *



תורת תומכי תמימים 164

חוץ מבית רובע להרמב"ם ולהראב"ד
 הת' ברוך הלוי שיחי' בנימיני
תלמיד בישיבה

א
ב"ב גמ' דף כ"ט ע"ב, איתא: "אמר רבא אכלה כולה חוץ מבית רובע  		  
קנה כולה חוץ מבית רובע אמר רב הונא בריה דרב יהושע ולא אמרן  		
אלא דבר זריעה היא אבל לאו בר זריעה היא קני לה אגב ארעא מתקיף לה רב ביבי בר 
אביי אלא מעתה צונמא במה יקנה אלא באוקומי בה חיותא ומשטחא בה פירי ה''נ איבעי 

ליה לאוקומי בה חיותא אי נמי משטחא בה פירי".

וכתב רשב"ם: "חוץ מבית רובע. באותו שדה שלא נעבד בו ולא נזרע".

מחיתי.  לא  והלכך  זרעת  לא  אמאי  הואי  דידך  אי  ליה  דאמר   - היא  זריעה  "דבר 
אלא מעתה - הלוקח מחבירו צונמא במאי קני לה באיזו אכילה של שלש שנים הואיל 
ואינה בת זריעה וכי אינו קונה אותה בהעמדת שם בהמותיו לרבוץ ולרעות או לשטיחת 

פירותיו". ע"כ דברי רשב"ם.

ב
לזריעה,  ניתנת  לקנות שדה שאינה  ניתן  כלשהו  שימוש  פוסק שע"י  הרמב"ם  והנה 
חולק עליו הראב"ד ואומר שע"י שימוש כלשהו ניתן להחזיק בשדה אבל לא ליצור קניין. 
בת  ואינה  פרצה  ולא  גדר  לא  בה  סלע שאין  צחיח  היתה הקרקע  לשון הרמב"ם91:  וזה 
זריעה הרי החזקה שקונה אותה שטיחת פירות או העמדת בהמה שם וכיוצא בזה משאר 

התשמיש. ע"כ.

והמגיד משנה מביא את דברי הראב"ד שאומר שדבריו של הרמב"ם אינם מחוורים 
ומסביר את ביאור דבריו שאין דרך קנין אלא בחזקת ג' שנים ולא באופן אחר. 

אבל לאחר שהסביר את דבריו של הראב"ד, ביאר את שיטת הרמב"ם החולק על דברי 
הראב"ד וז"ל: 

ונראה שדעת רבינו ז"ל דלא בעינן מידי דמועיל לקרקע אלא כשהלוקח אינו נהנה 
אבל כשהלוקח נהנה ודעת אחרת מקנה, ודאי קנה וגדולה מזו: נעל הבית שהרי זו חזקה 
כדרך שהבעלים  שנועל  וכל  בשלו  עושה  כדרך שאדם  אדם  כל  בפני  נועל  הוא  שהרי 
נועלים בתיהם כדי למנוע מהן רגל כל אדם הרי זו חזקה וטעם זה כתבוהו המפרשים 
וזהו שאמר הרב למעלה גבי נעל שהרי זה נשתמש בו שימוש המועיל וא"כ כ"ש לאכילת 
פירות או כל הדברים שהבעלים נהנין דרך הנאת הקרקע או משתמשין דרך שימוש. ודין 

91( הל' מכירה פ"א הט"ו.

במסכת



165שער נגלה

צחיח סלע בחזקת ג׳ שנים מפורש ריש חזקת )דף נ"ט:( ובהלכות מתקיף לה רב ביבי בר 
אביי צונמא במאי קני ליה וכו׳. זה נראה להעמיד דברי רבינו. ע"כ.

כלומר: המגיד משנה מסביר את סברת הרמב"ם באריכות ונראה שהדברים תואמים 
את האופן הא' שהבאנו בהסברת המחלוקת כאן, שכיון שאדם קונה רק את מה שהוא 
משתמש הוא יכול לעשות קניין על ידי שימוש.  ונראה דהראב"ד הבין באופן הב', וא"כ 
כלל לא מדובר על קנין אלא על חזקה, שלזה מספיק שימוש. אבל בשביל קניין צריך נעל 

גדר פרץ דווקא. 

ג
ונתבארה שיטת הרמב"ם בדברי האבן האזל שדק בזה היטב, אמנם ניתן לומר בפשטות, 

ובהקדים פשט דברי הגמ' בסוגיין,

דהנה לכאורה יש ב' אופנים בהבנת כוונת דבריהם דרב הונא ורב ביבי: אופן הא'- הם 
חלוקים בהבנת כוונת הלוקח שקונה את הקרקע, לפי רב הונא הוא קנה מבלי הבחנה אם 
יש חלק בקרקע שאינו בר זריעה, ולכן אם יש חלק כזה נקנה לו גם ללא שימוש. אמנם 
לרב ביבי אדם קונה בדקדוק מה שהוא משתמש בו. ואם קנה יצרך להשתמש בכדי להוכיח 

שאכן קנה ולעשות חזקה. 

לגודל  כל שייכות  אומר שאין  הונא  רב  'אגב',  חזקה  בעניין  - מחלוקתם  הב'  אופן 
השדה, אלא לאיכות שלו, אם שדה הוא בר זריעה יש לו חשיבות בפני עצמו, אך אם אינו 
בר זריעה אין לו חשיבות עצמית ונקמה אגב שאר הקרקע. ואילו לדברי רב ביבי שסובר 
שחזקה אגב היא רק לפי הגודל של אותו השטח ואם השטח פחות מבית רובע לא משנה 
האיכות שלו והוא נקנה אגב וכך אם יהיה יותר מבית רובע לא משנה האיכות שלו והוא 

לא יקנה אגב. 

]את הסברות הללו ניתן להסביר לכאורה גם לפי ב' האופנים בלימוד הגדר חזקה דלאופן 
אחד החזקה מבררת את המציאות וכך נראה זהו ההבנה באופן הא' שהבאנו במחלוקתם, 
והאופן הב' שהבאנו יתאים לסברא שחזקה יוצרת מציאות ולכן הם דנים איך יחזיק באותו 

קרקע אגב, אמנם לאו דווקא שיש לדחוק כן בדבריהם.[

והנה הריטב"א בהקדמה לפרק חזקת האריך שהחזקות המדוברות כאן אינן חזקות של 
קניין. ויש להבין ב' עניינים בסוגיין. א. מדוע דחייתו של רב ביבי בר אביי היא באופן 
שאינו דוחה ישירות את עניין החזקה בפחות מבית רובע אלא מקשה צונמא במה יקנה. ב. 

מדוע מכניס רב ביבי את עניין הקניין סוגיא בעניין חזקה. 

ולפי זה נראה שיש ב' אופנים להסביר סוגיא זו. אם היא עוסקת בכיצד הוא דין חזקת 
ג' שנים או כיצד נעשה קניין והוא שימוש המועיל לחזקת ג' שנים.

ונראה שאלו מהראשונים שהבינו לפי האופן הב' הבינו את דבריו של רב ביבי שנתכוון 
לקושיא כיצד יעשה חזקה ולא במה יקנה בקניין מלכתחילה.



תורת תומכי תמימים 166

שיטת רבי ישמעאל - גדר ג' חדשים כשנה
 הת' ברוך הלוי שיחי' בנימיני
 הת' יוסף שמואל הכהן שיחי' כהן
תלמידים בישיבה

א
והשובכות  והמערות  והשיחין  והבורות  הבתים  'חזקת  בסוגיין92:  במשנה        	 
	       והמרחצאות ובית הבדין ובית השלחין והעבדים וכל שהוא עושה פירות 
תדיר חזקתן שלש שנים מיום ליום בשדה הבעל חזקתה שלש שנים ואינן מיום ליום ר' 
ישמעאל אומר ג' חדשים בראשונה ג' באחרונה ושנים עשר חדש באמצע הרי י"ח חדש 
ר"ע אומר חדש בראשונה וחדש באחרונה וי"ב חדש באמצע הרי י"ד חדש'. ע"כ לשון 

המשנה.

רש"י על אתר האריך לבאר בפרטיות את שיטת רבי ישמעאל )ולדעתו הרי ר"י רק 
מסביר את תנא קמא ואינו חולק עליו( וכתב: "שדה בית הבעל - המסתפקת במי גשמים 
אינה עושה פירות אלא פעם אחת בשנה חזקתה ג' שנים ואינה צריכה מיום ליום ומה 
היא חזקתה רבי ישמעאל אומר שלשה חדשים אחרונים של שנה ראשונה ושלשה חדשים 
ראשונים של שנה אחרונה ואמצעית שלימה שיש הממהרים לזרוע לפני ראש השנה וכיון 
שהחזיק בה סוף שנה ראשונה ג' חדשים ויש לו עדים שזרעה באותן ג' חדשים וכן בג' 
חדשים ראשונים של אחרונה הרי זו חזקת שלש שנים רצופות שאין לך אדם הרואה את 

חבירו שזורע את שדהו לאכול פרי העשוי לשנה ושותק"

כאכילה  נחשבים  חודשים  ג'  א.  בדבריו:  חלקים  שלשה  שיש  נראה  בדבריו  ובעיון 
של שנה. ב. אכילה של שנה חשובה מאוד ושלוש כמותה יוצרים 'חזקה'. ג. אכילת שנה 

בלחודה גורמת למחאה.

ב
והנה תוספות בדיבור המתחיל "שלשה חדשים" הבין מדברי הקונטרס, שהנדרש הוא 
זמן שיזרע אדם ויקצור. אמנם יש לברר האם ההו"א של תוס' באה לפי ביאורו של רש"י, 
ועל הבנה זו )שהיא שיטתו של רש"י ג"כ( קושייתם, או שאין הו"א שלהם כרש"י. ולפי זה 

יש לעיין מהי הסברא בקושייתם של תוס' על פירוש רש"י93. 

בהשקפה ראשונה ניתן לומר שתוס' למד כרש"י והבין כמותו והקשה על דבריו ובזה 
נתקשה בדברי המשנה. אמנם אפ"ל שתוס' לא למד כרש"י ורק הביא דבריו והקשה עליהם. 

92( ב"ב רפ"ב 
ב'קובץ  ב'פתיחה'  רוך  שי'  יצחק  יוסף  הרב  שכתב  מה  ראה  התוס'  דברי  לביאור  המערכת:  הערת   )93

מפרשים' בבא בתרא דישיבתנו - חוברת רביעית עמ' 45 ואילך.

איתא



167שער נגלה

ובהקדים שיש שלושה עניינים המרכיבים את החזקה והם חלקי החזקה: א. הפעולה עם 
השדה. ב. הצגת הבעלות של הבעלים. ג. העדר המחאה, שזה שייך לקשר של השדה עם 

כלל העולם

ולכאורה אפשר לומר שזו המחלוקת בין הביאור של רש"י לאופן בו למד תוס'. שרש"י 
רואה בחזקה ניתוק הקשר עם העולם ותוס' רואה בזה קישור וחיבור עם האדם.

]ויומתק בזה שתוס' מביא אופן הסברה שדורש ששנה אחת תהיה יותר חשובה משאר 
השנים כדי ליצור יותר קשר לאדם הבעלים משא"כ מרש"י משמע שאין חילוק בין סוג השנה 

הראשונה לראיה שמסוג השנה השניה של י"ב חודש.[

מובא  בה  שליט"א94  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  משיחת  לכך  מקור  להביא  יש  ואולי 
וכל'  חזקה.  אינה  טענה  בלא  חזקה  זאת  ובכל  קוו,  סטטוס  העולם  בלשון  היא  שחזקה 
לדייק מכאן  עוד  ויש  היינו לאחוז במצב הקודם.  ל' אחיזה,  "חזקה"  הפרמ"ג בפתח"ת, 
שחזקה זה יותר עניין שבדעת בנ"א - וההשלכה מכך על החקירה אם חזקה זה בירור או 

כח95.

* * *

94( ש"פ נח בדר"ח מ"ח תשל"א.
95( ראה בנידון זה בקובץ מפרשים דישיבתינו עמ"ס ב"ב חוברת ה' ע' 73 ואילך ובהע' 40 שם.



תורת תומכי תמימים 168

כוחה של 'חזקת ג' שנים' למול 'חזקת מרא קמא'
 הת' יוסף שמואל הכהן שיחי' כהן
 הת' שניאור זלמן שיחי' פוזילוב
תלמידים בישיבה

א
 	     בגמ'96: "אמר ר' יוחנן שמעתי מהולכי אושא שהיו אומרים מנין לחזקה ג' 
	      שנים משור המועד מה שור המועד כיון שנגח ג' נגיחות גנפק לי' מחזקת 
תם וקם ליה בחזקת מועד הכי נמי כיון דאכלה תלת שנין נפק לה מרשות מוכר וקיימא 

לה ברשות לוקח"

ופירש רש"י: "לא מיחייב - לשלם אלא חצי נזק אף כאן עד גמר שנה רביעית לא 
הויא חזקה". ע"כ.

בקושיית הגמ', "מניין לחזקה שהיא ג' שנים", יש לעיין: האם כוונת הש"ס להקשות 
מה שנשתנו קרקעות שחזקתם היא ג' שנים ממטלטלין שחזקתן היא בעצם המוחזקות, או 

שהקושיה היא בכלל על האפשרות שתהיה חזקה בקרקעות על ידי שלוש שנים97.

ב
ונראה להוסיף ביאור והקדמה לדבריהם בשלש אופנים:  

אופן א': בסברא – מה מוסיף הגדר של חזקת ג' שנים שדווקא היא עושה את האדם 
למוחזק.  

אופן הב': מה המקור לכך שהחזקה היא דווקא ג' שנים מניין המספר שלוש.  

אופן הג': הגמרא הבינה מכל מהלך המשנה כי ה'ג' שנים' הם תוצאה של 'ג' אכילות' 
היינו  אכילות,  ג'  דווקא  להיות  צריכות  מדוע  שאלה  כך  ועל  ישמעאל(  רבי  )כשיטת 

שדווקא אכילות ושימוש מועיל בשדה הוא שמועיל. 

שאופן  הרמב"ן  של  מדבריו  שהרי  הב',  כאופן  כאן  הרמב"ן  ממ"ש  להוכיח  ונראה 
פעולת החזקה היא שהיא יוצרת מציאות, ועפ"ז נראה לומר שסבר לכאורה כהאופן הב', 

שהקושיא היא מניין המספר שלוש שדווקא ג' אכילות יוצרות מציאות. 

אומר  והרמב"ן  המועד,  לשור  משווים  שהרי  לומר  אפשר  אי  הא'  כהאופן  דהרי 
שהשייכות של שור מועד לענינינו היא רק הלימוד של המספר שלוש מהשלוש שיוצרים 
אצל שור המועד, אך אין כל שייכות לענייניו האחרים של השור והאופן בו נוצרים אצלו 

96( ב"ב רפ"ב.
97( ע' בריטב"א ורמב"ן כאן, דלכאורה זוהי פלוגתתם.

איתא



169שער נגלה

רגילויות וכו'. היינו שאין אפשרות להשוות לשור שהפך נגחן את חזקת ג' שנים. ועד"ז 
ג'  שהצריכו  אושא  להולכי  הוא  כאן  המדובר  שהרי  כאן  שייך  לא  הג'  להאופן  בנוגע 

אכילות כבשור. 

* * *

 טעם אי אמירת "אין אדם משים
עצמו רשע" בדין "הפה שאסר"

 הת' יוסף יצחק שיחי' סייג
תלמיד בישיבה

א
		 98 מתבאר בלישנא קמא דרמי בר חמא כי ברישא של משנתינו, למרות   
		    ש"אין אדם משים עצמו רשע" מ"מ כאשר ישנו "הפה שאסר הוא הפה 

שהתיר" )"כתב ידינו" - "אנוסים היינו"( "הרי אלו נאמנין".

ודנו במפרשים )הובאו בשיטה מקובצת על הסוגיא( שזו גם שיטת רש"י במשנה שכתב 
על 'פסולי עדות' - "קרובים או משחקים בקובייה",  )כלשונו של רש"י( והרי אדם שמעיד 
שהינו "משחק בקובייה" במילא "משים עצמו רשע" ואין אנו יכולים לקבל דבריו, וכיצד 

במשנה הדין "הרי אלו נאמנים" – וביארו כי רש"י כאן קאי לפי הלישנא קמא.

לפי  כי  אחר  באופן  ביאר  הרמב"ן  אולם  רש"י,  לדעת  הוא  זאת  כל  כי  להוסיף  ויש 
הלישנא קמא הרי לא אמרינן "פלגינן דיבורא" ולכן אנו מקבלים את כל דבריהם ביחד.

ובדעת רש"י כתבו כמה ביאורים ואחד מהם:

'פלגינן דיבורא' הוא שכאילו אין כאן כלום  ידוע ביאור הגאון רע"ק אייגר שגדר 
אלא רק הצד שאין בו משים עצמו רשע, ולכן יכולים אנו 'לחלק' בזה עצמו ולקבל את 

דבריהם על 'פסול השטר', בלבד.

ב
ויובן זה בהקדים ביאור כללי בדין "הפה שאסר" שבמשנתנו שהוא שונה לגמרי מכל 
דיני 'הפה שאסר' )ובכך גם יש ליישב מה חידשה המשנה מהדוגמא ב'עדים' מדיני 'הפה 
שאסר' במשניות הקודמות(, אשר דין "הפה שאסר" יש בו חסרון "עצמי" של - "משים 
עצמו רשע", )הקשור ושייך ל( דין "אדם קרוב אצל עצמו" שהרי כאן ]"הפה ש[התיר" 
– שהרי צורת ה'היתר' שלהם על ידי שמשימין עצמם רשעים והרי זה  מתבטא באיסור 

98( כתובות יח, ב.

בסוגייתנו



תורת תומכי תמימים 170

שונה בתכלית מ"נשבתי" ]הפה שאסר[ ו"טהורה אני" ]הפה שהתיר[.   

לשיטות  שאסר'  'הפה  הדין  את  להבין  יש  זה  דין  להבין  בכדי  כי  לומר  יש  ואולי 
המפרשים שמכיוון שהוא 'חידש' את הדבר הרי אנו תלויים בדבריו ויש לו 'בעלות' על 
הדברים )כפי שביאר בחידושי הגר"נ פרצוביץ99 ועוד הרבה(, ובאופן כזה לא יהיה את 

החסרון של "אין אדם משים עצמו רשע" ו"אדם קרוב אצל עצמו":

והנה הפתחי תשובה מביא100 שיטת כמה מהפוסקים כי הפסול של "אדם קרוב אצל 
עצמו" אינו אלא לגבי הבית דין, אבל בכל הקשור לעשיית תשובה בינו לבין עצמו וקונו, 

הרי דבר פשוט שאין כלל פסול זה, וביאור הדברים:

הסיבה שאין מקבלים את דברי האדם על רשעותו הוא מחמת זה שיש בו פסול קירבה, 
אולם ביחס להאדם עצמו, אין כלל פסול זה.

]ניתן להבין זאת בשני אופנים: פסול "אדם קרוב אצל עצמו" הוא מדיני עדות )כפי שכתב 
בנו של הגאון רעק"א – ר' שלמה( משא"כ בנידון דידן לא קיים דין עדות, או באופן נוסף כי 

האדם ביחס לעצמו אין כאן גם דין נאמנות ואנו מקבלים את דבריו שלו.[

ולפי זה: אם אנו אומרים שיסוד הדין של 'הפה שאסר' הוא כי לאדם יש בעלות על 
בתשובה  לחזור  רוצה  אדם  עצמו. שכאשר  לבין  בינו  הינם  האדם  דברי  כל  הרי  הדבר, 
ולהתוודות על חטאיו אשר )לפי שיטת רש"י( אין שייך שם "אין אדם משים עצמו רשע" 
מאחר ואין מדובר לצורך עדות אלא ל"דרך תשובה" וי"ל שכנ"ל הטעם הוא כי מתברר 

לנו כוונתו - הטעם הסמוי שבהרשעת עצמו - לחזור בתשובה.  

וכל הנ"ל הוא לעניות דעתי.

* * *

99( ראה בהרחבה מה שנלקט בקובץ מפרשים רביעי של ישיבתנו עמ"ס כתובת בתחילתו.
100( יורה דעה סימן א ס"ק ו'.



171שער נגלה

חזקה ומחילה בהיזק ראיה 
 הת' שניאור זלמן שיחי' פוזילוב

תלמיד בישיבה 
א

דין  כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את  		 ש"פ בלק תש"ל101 מבאר   
		  היזק ראיה, ומביא שם את דעת הרמב"ן וזהו לשונו הק': " . . הרמב"ן 
זאת  ומוכיח  מדאורייתא,  הוא  ראיה  שהיזק  בתרא  בבא  מסכת  בתחילת  בפירושו  אומר 
מפסוק זה "מה טובו אוהליך יעקב" – ש"אין פתחיהם מכוונות זו מול זו" מצד העניין של 
היזק ראיה. ומה שהגמ' מבארת בזה זהו רק בנוגע לפרטים שבזה אבל כללות הענין של 

היזק ראיה הוא מדאורייתא". 

והנה הרמב"ן102 בפירושו מרחיב ההשלכות מהנ"ל וזהו הלשון שם: "לא מקיימא ליה 
חזקה לעולם היכא שיש שם היזק ראיה כדעת רבינו הגדול ז"ל. 

ומסתברא כוותיה שאני אומר קוטרא ובית הכסא לפי שהן ניזקין בגוף אין להם חזקה, 
ניזוק  ובית הכסא שהוא עצמו  קוטרא  ממון... אבל  בנזקי  בניזקין אלא  חזקה  לא אמרו 

ומצטער בהם אין להם חזקה..." עכ"ל.

וכבר דנו בזה בארוכה גדולי המפרשים מדוע בנזקי הגוף לא שייך ענין של חזקה, 
משא"כ בנזקי ממון. הביאור הרגיל הוא כי מכיוון שבפועל ממש האדם בעת נזק הגוף הרי 

הוא מצטער על כך – הרי שלא שייך לומר שמכיוון שמחל 'נמחק' צערו.

כלומר: מבואר בהלכות תשובה לרמב"ם כי 'מחילה' צריכה להיות באופן כזה שהיא 
זה לא שייך  כל  ניזק  גוף שבפועל ממש האדם  בנזקי  'מוחקת' את העוול שנעשה, אך 
– שהרי ה'מחילה' לא תחזיר את אי הכאב והנזק הגופני שחש. כאשר מדובר על העבר – 
כבכל דיני בקשת מחילה – הרי ברור שלאחר שנעשה הדבר ה'מחילה' היא מכאן ולהבא, 

אך כאן הדיון הוא על מכאן ואילך.

אולם ביאור זה צריך עיון – כפי שמבואר בחתם סופר – שהרי לאחר ככלות הכל הלכה 
פסוקה היא בהלכות תשובה שהמחילה כן מכפרת ומאי שנא לפני הנזק או לאחריו

ב
ויש לבאר זאת ע"פ שיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א103 וזהו לשונו הק': "נפשו 

וחייו של אדם  נמסרו מהקב"ה להאדם רק בתור פקדון, ולא לבעלות שלו". 

101( נדפסה ב"קובץ מפרשים" )ב"ב חוברת א' עמ' 9( בתרגום ללה"ק מ"שיחות קודש" תש"ל.
102( "קובץ מפרשים" הנ"ל עמ' 12. 

103( לקוטי שיחות שי"ל לש"פ שופטים תשמ"ז. משיחות י"ט אדר וש"פ ויק"פ תשמ"ה. 

בשיחת



תורת תומכי תמימים 172

וי"ל שזהו הטעם שלא שייך חזקה בנזקי הגוף – כי זה שייך לקב"ה. משא"כ בנזקי 
ממון.

המקורות שמביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א104 להדין הנ"ל:

א. הרדב"ז מביא לזה מקור מהפסוק105 "הנפשות לי הנה".

ב. כ"ק אדמו"ר הזקן מביא בשולחנו106 "אין לאדם רשות על גופו להכותו כלל וכו'"107. 

ברכה  בלא  העוה"ז  מן  להנות  לאדם  לו  "אסור  להלכה109(  )והובא  חז"ל108  אמרו  ג. 
וכל הנהנה מן העוה"ז בלא ברכה מעל . . כאילו נהנה מקדשי שמים שנאמר "לה' הארץ 

ומלואה"110. 

ההשלכות שמביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א111 כתוצאה מהדין הנ"ל:

א. כתב הרמב"ם112: גזירת הכתוב שאין ממיתין בית דין ולא מלקין את האדם בהודאת 
פיו אלא על פי שנים עדים.

ב. שאסור לאדם להכות עצמו – כנ"ל בשו"ע כ"ק אדמו"ר הזקן.

וכו'(113  )אכילה שתי'  נהנה ממנו  חייבין ברכת הנהנין אלא על דבר שגופו  ג. שאין 
משא"כ הנאת ממון.

ג
ויומתק עוד יותר ע"פ דברי ה"נתיבות"114 שכתב דאיסור דאורייתא הוא, ואפילו שטר 

104( בלקו"ש הנ"ל. 
105( יחזקאל יח, ד. 

106( חלק חו"מ הל' נזקי גוף ונפש ס"ד.
107( ויומתק יותר ע"פ ביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )בהערה 12( וזהו לשונו הק': "דלכאורה 
הול"ל בקיצור "כי אסור לאדם להכות את גופו כו'", ומאריכות לשונו כי "אין לאדם רשות על גופו כלל 

להכותו כו'" מוכח, שזהו מפני שאין לו רשות ובעלות על גופו". 
108( ברכות לה, סע"א.

ברכת הנהנין  ס"א. סדר  או"ח סקס"ז  סמ"ו. שו"ע אדה"ז  ה"ב. טאו"ח  פ"א  ברכות  109( רמב"ם הלכות 
לאדה"ז בתחילתו ]ולהעיר, שהרמב"ם )והטור( מביא "מעל", ואדה"ז – "כאילו נהנה מקדשי שמים". וראה רש"י 

ברכות שם ד"ה מעל. צל"ח שם )הובא גם בעץ יוסף לע"י שם(. לקו"ש חכ"ד ע' 67 הערה 8. ואכ"מ[.  

110( תהלים כד, א. 
111( בלקו"ש הנ"ל בהערה 3. 

112( הל' סנהדרין ספי"ח.
נכנסות  בהנאות שאינן  ברכות  תקנו  "שלא  רפ"ח  ברכות  רמב"ן  וראה  ב(.  נג,  )פסחים  אין  תוד"ה   )113
לגוף... וריח נמי דבר הנכנס לגוף וסועד הוא וכאכילה ושתיה דמי". ועד"ז במג"א סרט"ז סק"א. וראה לקו"ש 

חי"ד עמ' 149 הערה *8.
114( נדפס ב"קובץ מפרשים" הנ"ל עמ' 9.



173שער נגלה

וקנין לא מהני, משום הטעם הנ"ל – שאין לאדם בעלות על גופו.

והנה לאור שיחה זו יש להוסיף ביאור גם בשיטות שסוברות שמהני מחילה על 'היזק 
ראיה': שם מבאר, ובארוכה, כי יש לאדם 'בעלות' על ממונו ומכיוון שכך הרי 'הודאת בעל 
דין כמאה עדים דמי'. והנה כל גדולי האחרונים דנו הרבה במשמעות של 'הודאת בעל דין 

כמאה עדים דמי' ונחלקו לג' שיטות כלליות115:

בכוחו  יש  שהרי  ממונית'  'התחייבות  ענינה  זו  'הודאה'  כי  לב  בן  המהר"י  שיטת  א. 
של אדם לחייב עצמו ממון והוא או מגדר 'מתנה' או מגדר 'נדר' )ומאריך שם בהגדרת 

הדברים(

ב. שיטת הקצות החושן כי דיוק הלשון 'כמאה עדים דמי' משמעו כי כשם שהתורה 
האמינה לב' עדים ביחס לאחרים, כך האמינה תורה לאדם עצמו על עצמו ואין בכך פסול 

של 'קרוב'.

ג. ויש אומרים שזה נאמנות של 'מיגו' דמכך שהיה יכול שלא להודות והודה הרי יש 
כאן נאמנות.

ויש לעיין כמי משיטות אלו עולים דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בשיחתו 
הקדושה.

ואולי יש לומר כי השיחה היא דווקא לשיטת המהר"י בן לב – שמצד שהאדם 'בעל 
הבית' על ממונו, הרי ברשותו לתיתו לכל מי שחפץ וזה גם תוכן ה'מחילה' בהיזק ראיה'.

ויש לעיין116.

* * *

ב'קובץ  בפרטיות  נתלבנה  זו  סוגיה  כל   – ד'  קטן  סעיף  לד  סימן  החושן  בקצות  ונתבארו  הובאו   )115
מפרשים' של ישיבתנו למסכת בבא מציעא חוברת ד' – ושם גם שקו"ט בביאור השיחה שהובאה בפנים.

116( הערת המערכת: לכאורה שיטת אדמו"ר הזקן בכמה מקומות בשו"ע כי גדר 'הודאת בעל דין' הוא 
מנאמנות התורה לדבריו ולא כשיטת המהר"י בן לב – ואולי משום זה לא ציין בשיחה לכל שיטות אלו. וצ"ע.



תורת תומכי תמימים 174

 היזק ראיה - 'צניעות' או 'רכילות'
- ביאור בדברי הרמב"ן ובשיחות קודש -

 הת' ברוך שניאור שיחי' פרישמן
 תלמיד בישיבה

א
	     הרמב"ן )בבא בתרא נט, א( ביאר בקצרה את מהות האיסור ב'היזק ראיה':

"היזק ראיה דנזקי אדם הוא - אי משום עין רעה אי משום לישנא בישא אי משום 
צניעותא". 

ולאו דווקא  יש כאן שלש סיבות הנוצרות בעקבות ה'ראיה'  כי  מפשט לשונו נראה 
שקשורות זה בזה או נוצרות זה מזה. ויש לעיין מה מקור הדברים.

ואכן כמה מהמפרשים האחרונים  ביארו את שורש הנזק ב'היזק ראיה' שהוא שונה 
כותל  ידי  כזה תובעים מהמזיק שירחיק את הנזק על  בנזק  דווקא  ולכן  מנזקים אחרים 

ולדוגמא בספר 'אבן האזל' ביאר כך:

"אפשר להסביר הך דינא דהיזק ראיה באופן אחר דכיון דכשרואה אותו חבירו בחצר 
אינו יכול לעשות דבר של צינעא ומשום הכי כיון דמזיקו בזה שאינו יכול להשתמש הרי 

צריך הוא להרחיק את עצמו משום שמונע תשמיש לחבירו". 

כלומר: 'היזק ראיה' הוא שם הכולל כל דבר שפוגע ברשות היחיד של השני וגורם 
ל'ביטול' רשות היחיד על ידי שהאדם נמנע מעשיות ושימוש ברשות היחיד שלו. 

רעה,  עין  היחיד':  ב'רשות  הפוגעים  אלו  הם  הרמב"ן  שמונה  הענינים  שלשת  וכל 
לשון הרע וצניעות ולאוו דווקא שיש ביניהם קשר ישיר, אלא להיפך הם שלשה ענינים 
שמבטאים את הסיבה שאדם 'מסתתר' ועושה הרבה פעולות דווקא ב'רשות היחיד' ולא 

ברשות הרבים.

ב
אולם בשיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )ש"פ בלק תש"ל – תורגמה עם מ"מ 
ב'קובץ מפרשים' של ישיבתנו חוברת א' עמ' 9 ואילך( ביאר באריכות כי מהות 'היזק ראיה' 
הוא בעיקר צניעות ולכן היא שייכת לפסוק 'מה טובו אהליך יעקב' שלמדו מזה חז"ל )בבא 
בתרא ס, א( 'שאין פתחיהן מכוונין' ורבינו גרשום שם ביאר כי זה ענין 'היזק ראיה' והיינו 

ששניהם ענין אחד – צניעות.

בהמשך אף דייק כן מלשון הזהב של אדמו"ר הזקן בהלכות נזקי ממון והוסיף כי אין 
הכי נמי יש בהיזק ראיה שני פרטים וזלה"ק:

הנה



175שער נגלה

"בענין היזק ראי' גופא ישנם שני פרטים: 1( היפך מעין טובה, 2( שמזיק בהענין של 
צניעות" וממשיך שמ"מ צניעות הוא העיקר וגם לדעות ש'היזק ראיה' אינו מן התורה 
מ"מ זה קשור לצניעות והסיבה שאינה מן התורה הוא רק לגבי ההיזק: "לגבי ההיזק איני 
יכול לחייבו בתור מזיק מדאורייתא, שכיון שזהו היזק קל וקטן בלבד איני יכול לקרוא לו 

בשם היזק מן התורה".

ג
אולם לאחרונה נדפסה שיחת ש"פ בלק תשמ"ז )'דברי משיח' - בלתי מוגה( ושם מבואר 
כי עיקר הענין של 'מה טובו אהליך יעקב' הוא – מניעת רכילות וזלה"ק: "פתחיהם שאינם 
מכוונים זה מול זה . . כדי שלא יראה מה נעשה באהלו של חבירו, שעי"ז יכול לבוא לענין 
של רכילות . . ולכאורה למי מפריע . . הרי 'ועמך כולם צדיקים' ובמילא גם אם מישהו 
יביט לראות מה נעשה בבית חבירו – יראה רק דברים טובים! והביאור בזה: הענין דהולכי 
רכיל אינו רק בנוגע לאמירת דברים בלתי רצויים, ולאו דוקא בענין שאינו אמיתי, אלא 
כפי שהביא אדמו"ר הזקן בשלחן ערוך ]או"ח סקנ"ו ס"י[ )ע"פ פרש"י בפרשת קדושים 
]יט, טז[( . . הכוונה על דבר אמיתי, ודבר טוב, ואעפ"כ יכול לצאת מזה ענין של הולכי 

רכיל".

ולכאורה: בשיחה זו מתבאר באופן אחר ענין של 'אין פתחיהם מכוונים' משיחת ש"פ 
וכאן שזה מצד  'צניעות'  ונתבאר בארוכה שזה דווקא מצד  – ששם הודגש  בלק תש"ל 

הליכת רכיל.

ד
והנה לפי דברי הרמב"ן הנ"ל הרי אין הכי נמי יש ב'היזק ראיה' ב' ענינים אלו גם 
'צניעות' וגם 'לישנא בישא', אולם מכל לשון השיחה בש"פ בלק תש"ל משתמע כי העיקר 

הוא והיסוד הוא 'צניעות'.

ואולי יש לבאר כל זה – על פי מה שהביא ב'קובץ מפרשים' של ישיבתנו בהערה 12 
את לשון ה'שערי תשובה' לרבינו יונה )שער ג' אות רכה( שמקשר את עוון ריכלות למהות 

המושג של 'צניעות' כלומר ש'רכילות' היא פועל יוצא של היפך הצניעות וז"ל:

"וחייב האדם להסתיר הסוד אשר יגלה אליו חברו דרך סתר אף על פי שאין בגלוי 
הסוד ההוא ענין רכילות . . כי מגלה הסוד אך יצא מדרך הצניעות והנה הוא מעביר 
על דעת בעל הסוד, ואמר שלמה עליו השלום )שם כ, יט(: "גולה סוד הולך רכיל", רצונו 
לומר: אם תראה איש שאיננו מושל ברוחו לשמור לשונו מגלוי הסוד, אף על פי שאין 
הולך  להיות  הזאת  לחברו, תביאהו המדה  בין אדם  רכילות  ענין  הסוד ההוא  במחשוף 

רכיל".

וא"כ צניעות ורכילות שייכים זה לזה באופן הדוק וא"כ עיקר הכוונה ב'היזק ראיה' 
אדה"ז  של  הזהב  ובלשון   – תש"ל  בלק  בש"פ  פעמים  כמה  כמפורש  הוא  נמי  הכי  אין 
בשו"ע – הוא מצד 'צניעות' – אלא שאחד מהביטויים לצניעות היא לא לילך רכיל וא"כ 



תורת תומכי תמימים 176

השיחה בש"פ בלק תשמ"ז – לא זו בלבד שאינו בסתירה לכך, אלא היא סניף ופרט מענין 
ה'צניעות'.

* * *

גדרי 'הפה שאסר הוא הפה שהתיר'∗
 הת' יוסף יצחק שיחי' קמל
תלמיד בישיבה

א
 	      הענינים המיוחדים בדיני ממונות בכלל ודינים השייכים לטענות בין בני
 	         אדם בפרט )ובראשם 'מיגו', 'הפה שאסר הוא הפה שהתיר', 'אדם קרוב אצל 
עצמו', 'אין אדם משים עצמו רשע' ועוד( הוא שכל דינים אלו תלויים ושייכים לדעת בני 
האדם ובדרך ממילא גם הסברות המכריעות בדין בדינים אלו הוא החלטות התורה על 
דעת בני האדם, וכפי שנתבארו הדברים בתומים בקיצור כללי מיגו ועד"ז בשו"ת אדה"ז. 

ועוד.   

ולכאורה היסוד לכל זה הם דברי הש"ס בכתובות כב, א במקור דין 'הפה שאסר':

"א"ר אסי מנין להפה שאסר הוא הפה שהתיר מן התורה שנאמר )דברים כב, טז( את 
בתי נתתי לאיש הזה לאשה. לאיש – אסרה, הזה – התירה. למה לי קרא סברא היא הוא 

אסרה והוא שרי לה".

ובתוס' שבועות כב, ב ד"ה איבעית אימא חילק מתי אין אומרים 'למה לי קרא' – 'ויש 
היינו  לחלק דיש דברים שאין הסברא פשוטה כל כך צריך הפסוק להשמיענו הסברא'. 
'סברא  שהם  ענינים  בהם  יש  הרי  אדם  בני  בין  טענות  בדיני  כי  למדנו  אלו  דמדברים 

פשוטה'. והיינו שהתורה רואה ב'דעת בני אדם' את ההכרעה בדבר זה. 

ב
ובהבנת גדר 'הפה שאסר' מצינו במפרשים ב' שיטות כלליות117:

א. דין זה הוא חלק מדין 'מיגו'. כלומר ד'מתוך' שהיה יכול שלא לומר מאומה )"אי בעי 
שתיק"( הרי הוא נאמן שהדברים שאמר נכונים הם. ובזה גופא מצינו כמה הבנות בדברי 

*( נכתב בשקו"ט עם הר"מ בעיונא דשיעור א’ ועם ראש הישיבה וע"פ כמה מהשיעורים בישיבה.
ביאר את הדברים בקובץ  כיצד  וראה  סימן א’(, מאירי בסוגייתנו  איסו”ב  )הל’  117( ראה מחנה אפרים 

שיעורים כתובות אות מג. ועוד.
119( דעת רש"י בכתובות יח, ב במשנה ד"ה הרי אלו נאמנים: "כי היכי דמהימנת להו אהא הימנינהו 

אהא". 

אחד



177שער נגלה

המפרשים )כפי שביאר במחנה אפרים(.

ב. דין זה הוא ענין בפני עצמו ואינו קשור ל'נאמנות' אלא מעין 'בעלות' על הדברים 
ויסוד הדברים בראשונים118 והדברים נתבארו יפה בחידושי הגר"נ פרצוביץ:

חיים  אנו  שמפיו  גוונא  דבכהאי  הוא  הדין  גדר  אלא  "נאמנות"  מהלכות  זה  "דאין 
והוא עצמו התיר את איסורו אי אפשר לקבל את הודאת ה"אסר" יותר ממה שהוא עצמו 

"התיר", דכלפי חלק ה"התיר" אין כאן הודאה ולא שייך לדון לחייבו מכח הודאתו".

וזו דעת הגאון רבי עקיבא איגר שכתב119:

. . דכל שאתה בא לחייבו מכח דיבורו צריכין להאמין לכל  "ולא מקרי הודאה כלל 
דבריו גם מה שהוא לזכותו"120.

ויש לעיין מה משמעות הדברים ש"צריכים להאמין לכל דבריו", דלכאורה מנין נובע 
התוקף של ענין זה.

ועוד קשה:

שברישא הרי למרות  אלא שאמרו(  )ד"ה  ביאר רש"י  בר חמא  רמי  בלישנא קמא של 
ש'אין אדם משים עצמו רשע' מ"מ הרי אלו נאמנין – דאע"פ שבסיפא אינם נאמנים מחמת 
ד"דלאו כל כמינייהו לשוויי נפשייהו רשעים בעדות פיהם ולפסול את השטר דאדם קרוב 
אצל עצמו", הרי ברישא למרות זאת נאמנים – "ורישא טעמא משום הפה שאסר הוא הפה 
שהתיר". ובשיטה מקובצת הביא דברי הראשונים שתמהו כיצד 'הפה שאסר' – 'דוחה' את 
דין 'אין אדם משים עצמו רשע'? ונתבאר בכמה מקומות כי אליבא דרש"י אכן יש ל'הפה 

שאסר' תוקף וזה כביאור רבי עקיבא איגר. וצ"ע.

ג
ואולי יש לומר בדרך אפשר ביאור נוסף לכללות המושג 'הפה שאסר הוא הפה שהתיר':

ובהקדים הארתו של הגר"י ענגיל ב'גיליוני הש"ס' )כתובות טז, א( שלכאורה הלשון 
שהתיר" קשור לדיני איסורים, אלא שהוא 'מושאל' גם לדיני  ]הוא הפה[  "הפה שאסר 

ממונות.

 – שהתיר"  הפה  הוא  שאסר  "הפה  של  המדוייקת  שההגדרה  לומר  יש  העיון  ואחר 
מקורו מ'התרת' איסור שהאדם שוויי' אנפשי' ויש לו את אותם גדרים.

118( מהדורא קמא סימן קל"ה.
119( וראה ב”קובץ מפרשים” של ישיבתנו חוברת ד’ הערה 13 מה שהביא ב’ ביאורים בדברי רבי עקיבא 

איגר.
120( וכדבריו: “אע”ג דאין כאן איסור והיתר רק דין ממון, מ”מ אגב גררא נקט לי’ . . אף היכא דאיירי 

במידי דממונא".



תורת תומכי תמימים 178

וביאור הדברים:

מצינו בכמה מקומות כי יש שייכות בין 'הודאת בעל דין' שהוא דין בדיני ממונות121  
ו'שוויי' אנפשי' חתיכא דאיסורא' וכפי שהרחיב בזה בקצות החושן )סימן לד סק"ד(. והנה 
בשו"ע אדה"ז )קונטרס אחרון הל' שחיטה סימן א' סקי"ד וסקט"ז( הביא דעות הפוסקים 
האם ב'שוויי' אנפשי' חתיכא דאיסורא יכול האדם לחזור בו מדבריו ואם הוא ע"ד 'הודאת 
בע"ד ששם לכאורה אינו לחזור בו, והביא כמה דעות בזה וסיכם בדברי הכנסת הגדולה: 

"וה]כנסת[ הגדולה סבירא ליה דטעמא דאמרינן דשויא אנפשי' חתיכה דאיסורא הוא 
משום דאדם יכול לאסור על עצמו דברים המותרים אף על פי שאינו מתפיסן בדבר הנדור, 
עיניהם  כפי ראות  דין שיכולים לאסור דברים המותרים  בית  כמו  לפי שהוא על עצמו 
לצורך שעה, וכדלקמן סימן ר"ה, ומשום הכי לא מהני הכא חזרה". ובסעיף קטן טז המשיך 
והרחיב לבאר ההבדל בין זה שאי אפשר לחזור בו בדיני איסורים ממה שאינו יכול לחזור 

בו בדיני ממונות:

"דבדיני ממונות הודאת בעל דין כמאה עדים ואינו יכול לחזור בו לעולם, מה שאין 
כן באיסור והיתר שאינו נאמן אפילו על עצמו כב' עדים, אלא שאינו יכול לחזור בו מהא 
דשויא אנפשי' חתיכא דאיסורא, משום שאדם יכול לאסור על עצמו דברים המותרים כמו 

שכתבתי לעיל בשם כנסת הגדולה".

כלומר אי יכולתו לחזור בו בדיני ממונות – הודאת בעל דין )ומקורו מנימוקי יוסף ב"מ 
)ב, א( ד"ה אינו בהכחשה(, שונה במהותו מזה שאינו יכול לחזור בו באיסורים וההבדל: 
באיסורים אי יכולת החזרה היא מצד ה'שווייה אנפשיה' וכוחו לאסור על עצמו 'כמו בית 
דין' ואינו נוגע לנאמנות כלל, משא"כ בהודאת בע"ד יש את דין הנאמנות של 'כמאה עדי 

דמי'. עיי"ש.

במהותה  שייכת  'אסר'  עצמו  שהוא  מה  את  'להתיר'  היכולת  כי  למדים  נמצאנו 
יכול  אינו  הרי   – דין'  בית  'כמו  של  נוסף  דין  גם  יש  ששם  מחמת  אלא  באיסורים, 
עיי"ש122. עולמית.   – עצמו  על  אסר  מלכתחילה  האדם  כי  שנאמר  וכמו  להתיר 
מאומה,  בו  לחזור  יכול  אינו  הרי  שלו'123  'אינו  במהותו  הרי  שהאיסור  מכיוון   וא"כ: 

121( עיין היטב בלקו”ש )חל”ד( שיחה לש"פ שופטים תשמ"ח וש”נ.
‘הודאה’ בדיני ממונות  י’( מה שביאר בהבדל בין  )סימן  122( וראה חידושי הגר”ש רוזובסקי לכתובות 
ל”שוויי' אנפשי’” בדיני איסורים. וראה בחידושי הגר”ש שקופ לכתובות סימן ז’. והמדייק בלשון הזהב של 

אדה”ז ימצא נחת.
123( ראה מה שביאר בחידושי הגר"ש רוזובסקי הנ"ל באופן דומה ושם: "אמנם נראה דנהי דחד דין 
נאמנות לתרוייהו מ"מ הרי יש חילוק ביניהם לגבי מה חלה נאמנות זו, דכיון דיסוד דין הנאמנות של הודאת 
בע"ד הוא מפני שהוא בעלים לחוב לעצמו, אזי בממון שהוא בעלים על עצם הממון חיילא הודאתו על עיקר 
דין הממון, ויש כאן בירור לגבי כל העולם שהוא חייב ממון לפלוני או שממון זה הוא של פלוני, כיון דעל כל 
צד ספק בממון זה אם שלו הוא, יש לו דין בעלים לחוב לעצמו ולומר שאינו שלו. אמנם באיסורים אין לו דין 
 בעלים על עיקר דין האיסור, ורק לגבי שיהא הוא צריך לנהוג איסור בדבר יש לו דין בעלים, וממילא דדין 

נאמנותו לא חיילא אלא לגבי זה".



179שער נגלה

אולם לו יצויר שיהיה 'איסור' שהוא 'שלו' הרי סברא זו עצמה מכריחה ש'הוא שהתיר'. 
ועדיין צריך עיון.

ולפי כל זה הרי מהות חידוש 'הפה שאסר' משמעו שיסוד כל האיסור הגיע מאדם זה 
והוא ה'מחדש' של יסוד זה ולכן הוא קובע את כללי הדברים, ובזה שונה הדבר מ'הודאת 
בעל דין' ששם לא הוא ה'מחדש' את הדברים שהרי הוא 'כמאה עדים' שדבריו קובעים 
אצלנו את המציאות וממילא הבית דין מקבלים דבריו כמציאות עובדתית וממילא אינו 
 – – כלשון הגמ' הנ"ל: 'הוא אסר לה'  יכול לשנות מדיבורו, אולם חידוש 'הפה שאסר' 

היינו הוא מקור האיסור וא"כ 'הוא שרי לה'.

ד
כל הדברים הללו אמורים לבאר לשון פליאה בשיחת אחרון של פסח תשל"ו בה מבאר 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את דינם של 'איסורים זמניים' ואיסורי דרבנן האם הם 
איסורי 'חפצא' – היינו ששורשם הוא מג' קליפות הטמאות שאין להם התרה עולמית, או 
שהם איסורי גברא והם מקליפת נוגה בלבד שיכולים להעלותם )וכמבואר בארוכה בתניא 

פרק ז' ופרק לז(.

ומבאר ומחדש שם כי בג' קליפות הטמאות "ישנם שני ענינים" וענינים אלו אכן שייכים 
זה לזה אך אינם תלויים זה בזה והם: א. היותם של האיסורים מג' קליפות הטמאות ומשם 

יניקתם. ב. היותם קשורים ואסורים בהם לעולם.

– הרי  'הפה שאסר הוא הפה שהתיר'  כי מכיוון שיש את הכלל של  וממשיך לבאר 
מכיוון שהקב"ה ברא את העולם ומציאות הקליפות, הרי גם ג' קליפות הטמאות באופנים 
מסויימים )ולדוגמא כשאוכל אותם מצד היתר פיקוח נפש, קטן האוכל נבילות וכו'( – הרי 
'הפה   – 'התירה' הרי אז  – הרי מכיוון שהתורה  ג' קליפות  אין הכי נמי ששורשם מצד 

שאסר הוא הפה שהתיר' ומותרים ואינם 'אסורים' לעולם בקליפות.

יעויי"ש בארוכה.

ובשטחיות הרי השימוש ב'הפה שאסר הוא הפה שהתיר' שם אינו אלא בלשון מושאלת, 
אבל לאחר העיון נראה שדווקא ביאור זאת מבהיר את מהות הסברא של 'הפה שאסר', 
'להתיר'  שייך  אז  הרי   – לגמרי  בבעלותו  הוא  ה'מקור'  כאשר  שדווקא  בארוכה  וכנ"ל 

ומכיוון שמקור ה'איסור' הוא של הקב"ה והתורה, הרי היא יכולה להתיר.
וא"כ אינה דוגמא בעלמא אלא ביאור מהותי בגדר הדברים.124

* * *

124( ויש להרחיב הרבה כיצד בכל ביטוי בתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מוצאים אנו עומק 
לפנים מעומק, ואכ"מ.



תורת תומכי תמימים 180

גדר פסול 'קירבה' של עדים לערב וללווה
 הת' יוסף יצחק שיחי' שארף
תלמיד בישיבה

א
קרובי  היו  העדים  כאשר  הלוואה,  לשטר  בנוגע  מקרה  מובא125  מכות  		  
]עדי  הוה"  דערבא  קרבי'  וטובי'  "אילעא  שם:  הגמרא  וז"ל  הערב,  		
ההלוואה היו קרובין אצל הערב. רש"י.[ סבר רב פפא למימר גבי לווה ומלווה רחיקי נינהו 
א"ל רב הונא ברי' דרב יהושע לרב פפא אי לית לי' ללווה לאו בתר ערבא אזיל מלווה" 

ע"כ.

אילעא וטובי' היו חתומים על שטר הלוואה, שהערב של השטר היה קרוב משפחתם, 
בא הדין לפני רב פפא ושקל להתירו מאחר ואינם קרובים למלווה וללווה. ועל זה אמר 
לו רב הונא שכאשר ללווה אין כסף לשלם הולך המלווה אצל הערב ובמילא הקירבה 

תיחשב פסול.

ומשמע126 מדברי הגמרא שבתחילה סבר רב פפא שהערב רק נטפל לגבי הלווה ולכן 
גם אם העדים קרוביו אינם פוסלים את השטר, ורב הונא ענה לו שכיוון שכאשר הלווה 
אינו יכול לשלם הולך הוא אצל הערב, א"כ העדים החותמים אסורים מלהיות קרוביו של 

הערב.

ב
והנה הרא"ש שם127 מקשה: "וא"ת ונהימנינה לגבי לווה שלא פרע ולא נהימני' לגבי 
ערב דפלגינן דיבורא" כלומר, קושיית הרא"ש היא מדוע שלא נחלק דבריו )כמו במקומות 

אחרים( ונפסול את הערב מלהיות משלם ההלוואה, אולם את עצם ההלוואה נקיים. 

ומביא ע"כ ב' תירוצים, הא': "ויש מתרצין דלא דמי התם הני סהדי לאיחיובי גברא או 
למפסלי קאתי, הלכך בעיקר העדות שהם אומרים שרבע או שלוה בריבית נאמנים ובמה 
שאמר לדידי מילי אחרינא נינהו, ולא מקבלנא מיני'. אבל להאמינם לחייב הלווה ולא 

הערב אי אפשר שיש שטר שהוא הערב"

'היש אומרים', שאי אפשר לדמות את מקרה  קרובי הערב, לשאר  כלומר, מתרצים 
מקרי "פלגינן דיבורא" שבכל הש"ס, מאחר שבכל מקרי "פלגינן דיבורא" כוונתם לפסול 
את האדם ולכן גם אם פוסלים את אחת הראיות ישנם עוד ראיות. אבל בנדון דידן - 

הערב הוא חלק מן השטר, ולכן אי אפשר לחלק הדיבור. 

125( ריש דף ז ע"א ורש"י שם.
126( הנ"ל ע"פ הבנת הכותב בלבד.

127( סימן י"ג.

במסכת



181שער נגלה

תירוץ הב': "והראב"ד ז"ל כתב בתשובותיו שכל עדות שבטלה מקצתה מחמת פסול 
מחמת  המגיע  פסול  שכל  כלל  ישנו  כלומר,  דיבורא".  פלגינן  ולא  כולה,  בטלה  קירבה 
קירבה משפחתית, מבטל העדות כולה, )ובמילא אין כאן עדות(, ומסיים שאין אומרים ע"ז 

"פלגינן דיבורא".

היכי  דכי  מדבר  הכתוב  דבר  במקיימי  )ו.(  דא"ל  להא  "ודמיא  לדבר:  דוגמא  ומביא 
דכשנמצא אחד מן העדים קרוב או פסול עדותם בטילה, הכי נמי דכשנמצא לאחד מהם 

קרוב או פסול שהרי מקצת עדותן בטילה מחמת קורבה". ע"כ.

]ובהמשך מבאר כי "פלגינן דיבורא" אמרינן רק ב'אדם קרוב אצל עצמו' שאינו בגדר עדות 
כלל, עיי"ש ואכ"מ.[

ויל"ע במה פליגי ה'יש מתרצים' והראב"ד, ויש לומר בדרך אפשר כי שני הפירושים 
שונים לא רק בתוכנם אלא בעיקר במהות הקשר בין הערב ללווה. ולהבין זאת יש להקדים 

תחילה ביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א.

ג
ללווה,  הערב  שיעבוד  את  מבאר  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  בשיחת128 כ"ק  הנה 

וממילא  מהות קירבת הערב ללווה, בשני אופנים:

א. "השיעבוד שייך רק להחוב, דמשעבד נפשי' לשלם חובו של הלווה" 

כלומר הערב משתעבד לכסף שצריך לשלם למלווה, אך אינו כ'חלק' מההלוואה עצמה. 

ב. "הערב עומד במקום הלווה ולכן שיעבוד הגוף שעל הלווה לשלם חובו )ופריעת 
בע"ח מצווה(, חל על הערב )העומד במקומו(" עכלה"ק129.

לפי פירוש הב' יוצא שהערב הינו חלק מתהליך ההלוואה.

ובעומק יותר130 מסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בשיחה נוספת131:

"בענין ערב בשעת מתן מעות אומר רש"י "בההוא הנאה דקא מהימין לי' גמר ומשתעבד 
נפשי'" ובפשטות הכונה היא, כפי שמובן מדברי הפוסקים132, שההנאה של הערב מעובדת 

128( חלק ל' שיחה לפרשת ויגש א' עמוד 216. ההדגשים במקור.
129( עיי"ש שעפ"ז ממשיך לבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את המחלקות בין רב הונא לר"י, 

בנוגע למקור בתורה לדיני ערבות.
130( כלומר: השיחה בח"ל הנ"ל מבהירה את ב' הסברות בנוגע לדין בפועל, למה הערב משעובד, כבפנים, 
אולם הדברים דלהלן מבארים את מקור הדברים מהו הגורם לאופני השעבוד הנ"ל, כבפנים )חכ"ו(, ולפי"ז 

כן הוא גם בהמשך הדברים ועצ"ע.
131( חכ"ו משפטים א' סעיף ג' ואילך.

132( ומציין כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לדברי: הריטב"א בקידושין ז. ורע"א שם. וראה גם ריטב"א 
ב"ב שם.



תורת תומכי תמימים 182

היותו מהימן מספיקה כדי לגרום לו ל"משתעבד נפשי'".

אך בעל "נימוקי יוסף"133 אומר . . "ואף על פי שאין שם קניין אלא באמירה בעלמא, 
משתעבד לי', דמצי אמר לו המלווה אם לא היית אתה לא היתי מלווה אותו כלל".

ולפי זה יוצא שניתן להסביר בשני אופנים את הנימוק לכך שהערב משתעבד בלי קנין:

וכדומה, אלא בעיקר מפני ש"על  א( הערב אינו משתעבד מפני שהוא מקבל הנאה 
פיו הוציא מעותיו", ובכך גרם הערב לחסרון ממון של המלוה . . ]כלומר:[ עצם העובדה 
שהמלווה נתן את ממונו על סמך דברי הערב, דבר המוכיח שהמלווה סומך על אדם זה, 

היא הגורמת לכך שהערב משתעבד.

ב( הערב משתעבד מפני "בההיא הנאה דקא מהימין לי'" מפני שהערב מקבל הנאה 
מכך, וקבלה זו עצמה נחשבת כקניין, אשר בגללו "גמר ומשעבד נפשי'134".  

ד
ואולי יש לומר שזהו ההבדל בין תירוץ ה'יש מתרצים' לבין תירוץ הראב"ד: 

ב'יש מתרצים' סוברים כפירוש הב' שהערב הינו חלק מתהליך ההלוואה ולכן תירוצם 
ונדבך  ההלוואה,  מתהליך  'חלק'  הינו  והערב  שמאחר  הערב",  שהוא  שטר  "שיש  הוא 
מהותי בשטר ההלוואה )שהרי רק על ידו יסכים הלווה להלוות, וכדברי הנימוקי יוסף 
הנ"ל "דמצי אמר לו המלווה אם לא היית אתה לא הייתי מלווה אותו כלל"(, ברגע שאחד 

מן העדים קרוב אליו ופוסלו, נפסל כל שטר ההלוואה בדרך ממילא.

אולם הראב"ד סובר כפירוש הא' הנ"ל אשר הערב משתעבד רק להלוואה עצמה, ולכן 
מתרץ הראב"ד "שכל עדות שבטלה מקצתה מחמת פסול קירבה בטלה כולה, ולא פלגינן 
דיבורא", כלומר שכיוון שהערב הוא רק טפל ללווה )וכדברי המפרשים ברש"י: "שההנאה 
כלומר  נפשי'",  ל"משתעבד  לו  לגרום  כדי  מספיקה  מהיימן,  היותו  מעובדת  הערב  של 
שהערב שותף בדבר מפני טובתו והנאתו האישית בלבד.( מוכרחים לומר שלכן הראב"ד 
"עדות שבטלה מקצתה  הדין  הינו מחמת  לתירוץ אחר שהפסול בשטר ההלוואה  הגיע 

בטלה כולה", ולא כפירוש ה'יש מתרצים' הנ"ל.

כל הנ"ל הוא לפענ"ד בלבד. 

* * *

133( סוף מס' ב"ב.
134( וראה בגוף השיחה את הנפק"מ שמביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בין ב' השיטות.



183שער נגלה

 אומדנא - בירור העובדות, אומדן דעת
 המתדיינים ושורש כוח הדיין - עיון בסוגיית

'שור שהיה רועה ונמצא שור הרג בצידו'
 הת' ברוך הלוי שיחי' בנימיני
תלמיד בישיבה

א
 	        בגמ'135: "שור שהיה רועה ונמצא שור הרוג בצדו אע"פ שזה מנוגח וזה מועד 
	       ליגח זה מנושך וזה מועד לישוך אין אומרים בידוע שזה נגחו וזה נשכו רבי 
אחא אומר גמל האוחר בין הגמלים ונמצא גמל הרוג בצדו בידוע שזה הרגו" וברשב"ם 
ביאר יסוד מחלוקתם: "דרבנן לא אזלי בתר אומדנא . . ורבי אחא בתר אומדנא אזיל בדיני 

ממונות והכי אמרינן בסנהדרין בפרק אחד דיני ממונות".

כלומר: רבנן סברו כי בהמושג 'אומדנא'136 אי אפשר )לדעת שמואל( להוציא על ידו 
ממון ורב אחא סובר כי שייך כן להוציא ממון על פיו.

אחא  רב  כשיטת  הינה  הרא"ש137  שיטת  והרמב"ם:  הרא"ש  נחלקו  הדין  ובפסיקת 
שמוציאין ממון ע"פ אומדנא, וביאר הב"ח שאין כוונת הרא"ש להוציא ממון באופן כללי 
ע"פ אומדנא אלא רק ב'אומדנא דמוכח138 וזה לשונו: "הביא ראיה מדרב אחא דאזלינן 
בתר אומדנא אין כוונתו לשם אלא לומר כיון דאשכחן תנא דאזל בתר אומדנא אף על 
גב דלית הלכתא כוותיה מכל מקום באומדנא דמוכחא טובא כי התם מודה אף תנא קמא 

דאזלינן בתר אומדנא."

לעומ"ז שיטת הרמב"ם הסובר שפוסקים כשיטת רבנן139: "שור שהיה רועה, ונמצא שור 
הרוג בצדו, אף ע"פ שזה מנושך וזה מועד לנשך, זה מנוגח וזה מועד ליגח, אין אומרים 
בידוע שזה נגחו או נשכו. ואפילו גמל האוחר בין הגמלים ונמצא הרוג בצדו, אין אומרים 

בידוע שזה הרגו, עד שיראוהו עדים כשרים".

וידועה הקושיה כי בדברי הרמב"ם בהלכות סנהדרין140 נראה כמעט ברור כי יש לדיין 
כוח להוציא ממון באומדנא, אלא שבפועל כיום רוב הבתי דינים אסורים לעשות כן וז"ל:

135( ב"ב צג, ע"א
136( בבא בתרא קמו, א "מאן תנא דאזלינן בתר אומדנא". ועוד - וראה בהרחבה ב'קובץ מפרשים' בבא 

בתרא חוברת שביעית דישיבתינו.
137( כלל ס"ח סימן כ"ג, כלל ע"ח סימן ג', כלל ע"ט וכלל ק"ז,

138( חושן משפט סימן תח
139( הלכות נזקי ממון, פרק ח' הלכה יד

140( פרק כ"ד הלכה א'-ב'

איתא



תורת תומכי תמימים 184

"יש לדיין לדון בדיני ממונות על פי הדברים שדעתו נוטה להן שהן אמת והדבר חזק 
בלבו שהוא כן אף על פי שאין שם ראיה ברורה ואין צריך לומר אם היה יודע בודאי 
שהדבר כן הוא שהוא דן כפי מה שיודע" ]ומביא לכך דוגמא והיא מכתובות פה, א: כיצד 
הרי שנתחייב אדם שבועה בב"ד ואמר לדיין אדם שהוא נאמן אצלו ושדעתו סומכת על דבריו 
הואיל  ויטול  וישבע  שכנגדו  על  השבועה  להפוך  לדיין  יש  השבועה  על  חשוד  האיש  שזה 
וסמכה דעתו של דיין על דברי זה[ ומסיים: "וכן כל כיוצא בזה שאין הדבר מסור אלא ללבו 

של דיין לפי מה שיראה לו שהוא דין האמת".

]אולם בכל הקשור למעשה כותב בהלכה ב': "אבל משרבו בתי דינין שאינן הגונים ואפילו 
אינן חכמים כראוי ובעלי בינה הסכימו רוב בתי דיני ישראל שלא  היו הגונים במעשיהם 

יהפכו שבועה אלא בראיה ברורה".[

ולכאורה דבריו ברורים כי יש יכולת של 'אומדנא' גם ב]הוצאת[ ממונות.

ב
ומצינו במפרשים מהלך פשוט ביישוב הדברים141 כי רק 'להפוך שבועה' שייך באומדנא, 
אך לא 'להוציא ממון'. וז"ל הנתיבות המשפט "תדע, דאמרינן בכתובות פרק הכותב ]פ"ה 
ע"א[ קרענא סלקא דעתך אלא מרענא, או לענין מיפך שבועה, אבל לענין להוציא ממון 

אין שום הוה אמינא"

 אולם לכאורה מפתיחת לשון הרמב"ם לא נראה כן.

ואולי אפשר לומר לאור דיוק בלשונותיו )המדוייקים( של הרמב"ם בהלכות סנהדרין 
"דעתו נוטה להן . . הדבר חזק בלבו . . בעלי בינה" – ב'אומדנא' ישנם כמה סוגים:

אנו  'נגחן'  הוא  שהשור  שמכיוון   – סוגייתנו  וכמו  המקרה,  על  הדעת  אומדן  א.  
אומרים שמסתבר כי עקב טבעו כנראה הוא זה שנגח. במקרה כזה הרמב"ם פוסק כי אי 
אפשר להוציא ממון ומשתי סיבות: 'אומדנא' על ניתוח המעשה הוא אומדן דעת 'חלש' כי 
הוא בעצם 'נתלה' ותלוי ב'מציאות'. ואגב זה גם הסוגיה באומדן המעשה של שמעון בן 
שטח142 שראה שנכנס עם חרב לחדר ויצא ונמצא אדם הרוג. אף כאן יש 'אומדן המעשה' 

וגם שם בדיני נפשות אין הורגים על פי אומדנא כזו.

ב.  אומדן הדעת על 'ניתוח' דעת בני האדם143 אדם ששמע שבנו מת והוריש כל נכסיו 
לאחר, ולאחר מיתתו נודע שבנו חי ואנו אומדין את דעתו כי בוודאי אם היה ידוע שבנו 
חי היה מוריש כספו אליו וממילא פסק רבי שמעון בן מנסיא שאנו 'מוציאין ממון' מהאיש 

שלו הוריש האיש ונותנים לבנו והסיבה – כאן האומדנא היא 'דעת בני אדם'.

141( ראה אבן האזל בהלכות סנהדרין וראה גם נתיבות המשפט סימן טו סעיף קטן ב'.
142( סנהדרין לז, ב

143( בבא בתרא קמו, א



185שער נגלה

רגילה  'אומדנא'  בין  המחלק  הרידב"ז144  של  בדבריו  מפורשים  כמעט  אלו  ]הבדלים 
ל'אומדנא דמוכח' ו'אומדנא בסברא מועטה' התלויה בדעת בני אדם.[

ג.  אולם דברי הרמב"ם בהלכות סנהדרין עוסקים לכאורה בסוגיה זו אך בדין נוסף 
לכאורה  והיא  לגמרי  חדשה  מהות  הוא  זה  וענין  בעצמו  הדיין'  'דעת  של  מהותו  והיא 
שייכת לסוגיית 'שודא דדיינא'145 ) לפי שיטת הרשב"ם שהמשמעות של 'שודא דדיינא' 
דברי  דבריו  בסיום  שמבאר  שם  בתוספות  ראה  ]אולם  הדיין  של  הלב'  'הטיית  משמעו: 
כזה, הרי  כי בענין  סובר  ושם הרמב"ם אכן  וראה מפרשים שם[(.  באופן אחר  הרשב"ם 

הדיין מוציא אף ממון על פיו.

ג
המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  משיחת  זה  לרעיון  סייעתא  מעין  למצוא  ניתן  ולכאורה 
שליט"א146 המבאר עומק לשון הרמב"ם בהלכות טוען ונטען147, וז"ל: "ודבר זה עיקר גדול 
בדין והוא דבר של טעם שראוי לסמוך עליו ולדון בו וברור הוא למוצאי דעת וראוי לדיין 
לשום אותו לנגד עיניו ולא ילוז" שהוא שלבים בשכל הדיין להתעצם עם הדין ושלימות 
הדבר הוא 'ברור הוא למוצאי דעת . . לנגד עיניו ולא ילוז" וע"ז אומר כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א: "ברור הוא למוצאי דעת הוא בירור מסקנת הענין . . ע"י כוח הדעת. 'ולא 
ילוז' קאי על התוקף דמסקנת השכל, עד ששום דבר שבעולם לא יזיזנו ממקומו". ולכאורה 

כל דברים אלו כותב הרמב"ם אודות תיאור המציאות של דרך בני אדם.

* * *

144( ח"ג סימן א'נט ושם אודות 'משפט שלמה' מקשה מסוגייתנו: "וא"ת הא קייל"ן כמ"ד לא מפקינן 
ממונא מחזקתיה אלא בעדים וראיה ואפילו באומדנא דמוכח כההיא דגמל האוחר בין הגמלים ונמצא גמל 
הרוג בצדו ואפילו לבת קול מ"מ הא אמרינן לא בשמים היא. וי"ל דכיון דאמרה האשה גם לי גם לך לא 
יהיה גזורו הא אפיקתיה מחזקתה ולפיכך זכתה האחרת א"נ הוראת שעה. והוי יודע שיש מי שפוסק דמפקינן 

ממונא באומדנא דמוכח ומ"מ מהאי עובדא ]של משפט שלמה[ ליכא הכרחה".
145( בבא בתרא לה, א,

146( ז' אדר ראשון תשמ"ה – התוועדויות ח"ב עמ' 1300 ואילך
147( פ"ח ה"ט



תורת תומכי תמימים 186

החילוק בין 'גרמא' ל'גרמי'
 הת' מנחם מענדל שיחי' תור
 תלמיד בישיבה

א
 	          בגמ': "גרמא בנזקין פטור" )ב"ק ק.(, "מדיני אדם וחייב בדיני שמיים" 

	         )ב"ק נה:(.

)ב"ק ק.( דנפסק  ובדין 'גרמי' בנזיקין פליגי בי' ר"מ ורבנן אם חייב או לאו ומשמע 
כר"מ דחייב.

ובמס' ב"ב )כ"ב:( תוד"ה 'זאת אומרת' מביא רבינו יצחק ב' חילוקים בין 'גרמא' ל'גרמי':

א. בנזק דגרמי הנזק נעשה ע"י האדם עצמו, )כגון דאחווי' בידי' לעכו"ם שיקחו שדה 
חבירו( משא"כ בגרמא פעולת האדם גרמה רק הכשרת הנזק )כגון המעמיד סולם לשובך 

חבירו ובאה נמיה ואכלה את הציפורים(.

ב. נזק דגרמי הוא נזק הנעשה במיידית דהיינו סמוך לפעולת האדם, משא"כ כשהנזק 
בא לאחר זמן הוי גרמא ופטור.

וכתב ה'פתחי תשובה' )ס"ק א'( שמיקרי דינא דגרמי וחייב רק בצירוף ב' הטעמים היינו 
גם כשהאדם עצמו מזיק והנזק נעשה מיד. וז"ל: 'ונראה דאינו חייב לשלם מדינא דגרמי 
במידי דלא שכיח אלא בדבר דאית בי' תרתי שהוא עושה ההיזק בעצמו וגם ההיזק בא 
לן  פסיקא  לי' משום דאנן לא  מינייהו לא מחייבינן  מיד בשעת מעשה, אבל משום חד 

מילתא איזה חילוק הוא אמת'.

וברמב"ן הביא רק חילוק הא' וז"ל: 'אבל חילוק גדול בין לשון דינא דגרמי ללשון 
האמור בגרמא בנזיקין. דבדינא דגרמי הוא הגורם בעצמו שהוא עצמו המזיק'.

וברא"ש כתב ג"כ חילוק הא' בלבד והוסיף שתליא מילתא היכי ד'ברי היזקא' וז"ל: 
'דהיכא דהוא בעצמו עושה ההיזק לממון חבירו וברי היזקא מיקרי דינא דגרמי וחייב'.

ומובן מכל הני לשונות כי )לשיטת התוספות( ישנם ב' גורמים היוצרים את ההבדל 
בין 'גרמא' ל'גרמי'.

ב
]לשון קודשו  והנה בלקו"ש חכ"ח מטות ב' כותב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
הוא: המשמעות  לגרמי  גרמא  בין  'ההבדל  לוי"צ[:  מכון  ע"י  כפי שתורגמה  כאן  מובאת 
של גרמא היא שהנזק נגרם במקום ובזמן באופן שיש מרחק במקום או בזמן בין פעולתו 
של המזיק לבין הנזק, ואילו המשמעות של גרמי שהנזק נגרם במקום או בזמן שקרובים 

איתא



187שער נגלה

לפעולת האדם'. 

והיינו שנקט לעיקר את האופן הב' בדברי תוס' שההבדל בין גרמא לגרמי קשור בזמן 
ההיזק.

ויל"ע אמאי הביא טעם הב' בלבד בעוד שלרוב הראשונים טעם הב' ליכא, או שהוא 
בצירוף לטעם הא' )כנ"ל(?

ויש להעמיק הקושיה ולהרחיבה: הרמב"ן בקונטרס 'דיני דגרמי' מבאר מדוע בברייתא 
הצבת  אי  בין  זמן  הפסק  יש  והרי  כ'גרמי'  נחשבת  הגדר  הצבת  אי  הכרם'  'מחיצת  של 
המחיצה לבין ההתערבות הגפן עם התבואה בפועל וא"כ זה 'גרמא' ולא 'גרמי'. ומבאר 
כי אין הכי נמי שמצד זמן הנזק בפועל יש מרחק בין הפעולה הגורמת, אבל מכיוון שעתה 

מתחיל 'תהליך' שעל ידו יווצר הנזק הרי מתבוננים בהתחלת הדבר. 

האחרונים הבינו148 מדעת הרמב"ן כי לדעתו אכן אין ה'זמן' ענין יסודי בהגדרת 'גרמי' 
ולכן גם כשיש ריחוק זמן בעצם הנזק, הרי מתבוננים על ה'זמן' מצד ה'פועל'. נמצא כי גם 

לדעות שסוברות את ההבדל הב' הרי הוא גופו אינו עיקרי.

ג
ונ"ל בזה ביאור חדש בגדר ההבדל השני והוא על פי דקדוק בדברי כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א בעת אמירת הדברים )'התוועדויות' תשמ"ב ח"ד ע' 1929( וזלה"ק: ]כפי 
המובא בתירגום שם[ 'כאשר ההיזק בא מיד בשעת המעשה עצמו שגרם את ההיזק ללא 
הפסק בינתיים הנה אע"פ שישנם ג' פרטים: האדם שעשה את הפעולה, הפעולה הגורמת 
בידיים מאחר  נזק, ההיזק עצמו. אעפ"כ מתייחס ההיזק לאדם עצמו כאילו הוא עשאו 
שאין כל הפסק בין הפעולה להיזק שנגרם על ידה.. וזהו ע"ד העניין דגרמי שכאשר אין 

הפסק בין המעשה לתוצאה מתייחסת התוצאה למעשה עצמו'.

והיינו שמחדש שהטעם הב' בדברי רבינו יצחק דתליא בזמן הוא המשך וביאור לטעם 
הא' היינו שכאשר הנזק בא מיד בהמשך לפעולה מוכח שהדבר קשור לאדם עצמו.

ביאור הדברים149:

כדי שהאדם ייקרא בשם 'מזיק' יש לראות שהמושג 'נזק' קיים הן מצד ה'פועל' )"האדם 
שעשה את הפעולה"(, הן מצד ה'פעולה' )מעשה הנזק( והן מצד ה'נפעל' )תוצאת ההיזק – 

חסרון ממון, הריסת המצב ממציאותו הקודמת(.

והנה בביאור הראשון של רבינו יצחק מתייחס הוא רק ל'פועל' ובלשונו: "היינו שעושה 

148( ראה בסיכום ל'קונטרס דינא דגרמי להרמב"ן ז"ל עם פירוש 'ביאור המשפט' ו'ציון 
במשפט' )הגרא"י ברזל( ע' לז ועיין ע' קנז-קנח. 

149( שמעתי בשיעורי ראש הישיבה.



תורת תומכי תמימים 188

הוא עצמו היזק לממון חבירו", אולם אין כאן כל ביאור והוכחה לבאר מתי אומרים )בכל 
אותם דוגמאות שהביאו תוס' בבבא בתרא שם( שמייחסים את ה'פעולה' של הנזק לאדם 
עצמו שלכן נחשב הדבר ל'גרמי' ומתי אין מייחסים את ה'פעולה' ל'פועל' ועל כך הביא 
את החילוק השני ועל פיו מוכרח על פי זמן הנזק השייכות של ה'פועל' ל'פעולה' )ואולי 
זה גופא עומק כוונת הפתחי תשובה בלשונו 'בדבר דאית בית תרתי טעמי' – שהכוונה כי 

הם דבר אחד(.

ולאחר חיפוש נמצא בספר 'שיטות קמאי' שהביא את דברי התוס' בלשון זו:  "וצריך 
לחלק מה בין דינא דגרמי לגרמא בנזקין וחילק ר"י )ב"ב שם ד"ה זאת( דדינא דגרמי הוי 
במקום שהוא בעצמו עשה ההזק לממון חבירו ולשון אחר פירש במקום שבשעת מעשה 

עשה ההזק".

כלומר שאין כאן שני תנאים וחילוקים, אלא שתי לשונות לענין אחד. ודו"ק.



שער
חסידות

"גילוי פנימיות התורה . . הוא הטעימה . . והתחלה של שלימות גילוי פנימיות 
התורה לע"ל . . ויתירה מזה . . שגילוי החסידות . . הוא גבוה יותר גם מגילוי 

פנימיות התורה. . שתתגלה ע"י משיח צדקינו"

ו תשנ"ב( י"ט כסלי )קונטרס ע"ד חלוקת הש"ס 



תורת תומכי תמימים 190

פתיחה
יסוד של 'נגלה', 'חסידות' ו'דא"ח'

 הרה"ת דוד שיחי' גבאי
בוגר הישיבה

א
התמימים ואנ"ש1 - צפת, הביא הת' מ.מ.ה. את מענה2 כ"ק אדמו"ר מלך  		  
המשיח שליט"א להנהלת צעירי אגודת חב"ד בנ.י.: "כשמזכירין חסידות  		
בפ"ע – כותבי דא"ח )ויש לחפש ולמצוא המקור והביאור(, אבל לכתוב "נגלה ודא"ח"?! 
בוודאי שגם נגלה דא"ח וכו' ]עיין עירובין )אח"ד, ב( ובמאמרים עד"ז - שאדרבה קשה כו'. 

וראה תניא פנ"ג וכו'. ואכ"מ[",

ט"ו  א'  יום  תמימים".  "תומכי  ישיבת  "התיסדות  בהיום־יום3  מהמפורש  ע"ז  והקשה 
אלול תרנ"ז. התחלת הלימוד בנגלה ודא"ח: יום ד' ח"י אלול תרנ"ז", שהוא לכאו' הפוך 

לגמרי מהמענה הנ"ל. ונשאר בזה בצ"ע.

בא  זה  שמענה  הקושי'  וביארו  המערכת'(  'הערת  )בשם  הביאו  שם  בשוה"ג  והנה, 
להנהלת צא"ח, ודברים אלו אמורים כלפי הזהירות בפרסום לשון זו לרבים, שבתוכם גם 
שאינם מאנ"ש, ויחשב הדבר )בטעות( מפשטות הלשון כאילו תורת הנגלה היא אינה )ח"ו( 
"דברי אלוקים חיים", אך מ"מ בתוך אנ"ש חסידי חב"ד המבינים דאינו בא לשלול היוקר 

דתורת הנגלה אפשר וניתן לכתוב "נגלה ודא"ח". 

אך עדיין יש להוסיף ולהקשות4, ממה שציין כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לתניא 
פנ"ג, דשם הלשון "אלוקים חיים" בא בהמשך להביאור אודות הגילוי שהיה בארון בבית 
דאצי',  מחכמה  שמקבלת  כפי  דבריאה"  "מלכות  מבחינת  היה  שם  הגילוי  אשר  ראשון, 

1( גליון קנח )ערב ראש השנה תשפ"ג( ע' 117.
2( מתאריך י"ד כסלו תשל"ב. נדפס באג"ק חכ"ז ע' כח.

3( ט"ו אלול.
4( גם: מהו דיוק כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לציין לגמ' בעירובין יג באופן של גימטריא, ובפרט 
בלשון זו "אח"ד". ]ואע"פ ש"גבהו דרכיו מדרכינו" כפשוט, מ"מ הואיל ומענה זה, הכולל פרט זה, נכתב לאנשים 
כערכינו, מובן, אשר זהו ביכולתינו וממילא בחובתינו, ועכ"פ אפס קצהו ושמץ מנהו, להשיג זאת[. וראה לקמן 

בהע'. 

בהערות



191שער חסידות

שבהם נאמר "מעשה אלוקים חיים", אך בלימוד התורה, ה"ה מקבלת רק ממלכות דעשי', 
דרגא למטה מדרגא מ"מעשה אלוקים חיים", נמצאת למד כי לימוד התורה בכלל אינו 
הראשון  בביהמ"ק  )כפי שהיה  מזה  בדרגות שלמעלה  רק  אלא  חיים",  "אלוקים  בדרגת 

בקה"ק, כמבואר שם בפרטיות(. 

ב
ונראה שגם הביאור בקושי' הראשונה אינו מחוור, ומב' טעמים:

לכאו"א  לפרסום  וניתן  ששייך  יום"  "היום  בספר  הובא  ודא"ח"  "נגלה  הלשון  )א( 
מישראל, ובפרט שהוא "דבר שבדפוס" שהוא "לדורות"5. ובפרט ע"פ לשונו הק' בשיחה 
ויהיה   .  . "ויהי רצון שיהיו מונחים בזה  יום  י"ט כסלו תשמ"ט6 אודות ספר היום  דליל 
"היום יום", כפי שהסביר נשיא דורנו שכל יום יהיה יום כדבעי, ובמילא בודאי יהיו כל 
אחד מישראל וכל בני ישראל "באים בימים"", היינו שמשייך העבודה שבאה ע"י ומתוך 

ספר היום יום לכלל ישראל.

]ואף כי הלשון בדף הראשון של חלק הפתגמים הוא "לוח אור זרוע לחסידי חב"ד", היינו 
הם  בתוכו  הובאו  )וגם מהמובן בפשטות שהמנהגים  חב"ד  לחסידי  בעיקר  מיועד  שהלוח 
מנהגי חב"ד בדייקא, המיועדים בפשטות לקהל חסידי חב"ד7,( הרי מ"מ לוח היום יום נועד 
ונערך בסגנון המיועד גם ליהודי הפשוט שבפשוטים שאין לו הבנה והשגה בתורת החסידות. 
וכלשונו הק' של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ב"מעין הקדמה" לספר "היום יום" אשר 
"המלקט בחר בענינים ומאמרים כאלו, שגם אנשים שאין להם אלא ידיעה כל שהיא בתורת 

החסידות יוכלו להבינם" וממילא צריך להיות מובן גם לאדם הפשוט הל' "נגלה ודא"ח".[

ועוד והוא עיקר )ב( תוכן המענה אינו שלשון זו )"נגלה ודא"ח"( נכונה מצד עצמה ורק 
שאין נכון לפרסמה כך לעמא דבר )וע"ד המענות המפורסמים שניתנו8 עד שנות הנפלאות 
בענין פרסום זהותו של משיח(, אלא מתוכן המענה משמע שלשון זו מעיקרא אינה נכונה, 
דגם על חלק הנגלה שבתורה נאמר הלשון "דא"ח", ואדרבה, "יש לחפש ולמצוא המקור 
והביאור" לקריאת תורת החסידות דוקא בשם "דא"ח", ד"בוודאי שגם נגלה דא"ח וכו'".

ולפ"ז שוב יש להבין הלשון בספר היום יום בנוגע להתייסדות ישיבת תומכי תמימים 
"נגלה ודא"ח". 

5( לקו"ש ח"ב ע' 522. אג"ק אדמו"ר מהוריי"צ ח"ב ע' שפ. ועוד – בשם הצ"צ. 
6( דברי משיח ח"ב ע' 98.

7( וראה הפתיחה לספר המנהגים משיחת ליל י"ד כסלו תשי"ד, שהוא ל"שייכים", ובפשטות אינו שייך 
לכלל ישראל. 

8( שיחת ליל שמח"ת תשמ"ה. וראה גם "בית משיח" גליונות 946-7 המביאים ומסקרים בהרחבה מענות 
אלו.



תורת תומכי תמימים 192

ג
ואולי י"ל הביאור בכל זה, ובהקדים החידוש דתורת החסידות, הנקראת בל' "דא"ח" 

בכל מקום:

מתלבשת  היא  כאשר  גם  החסידות  שתורת  בכך  הוא  החסידות,  דתורת  החידוש9 
בעולמות, הרי היא מיוחדת באור א"ס ב"ה, מפני שתורת החסידות היא "עצמית" ואין 
לה "ציור" פרטי משלה, וגם כאשר נמצאת וחודרת בחלקים האחרים בתורה, נשארת היא 
במהותה הראשון )ולכן נמשלה תורת החסידות לשמן, דשמן הוא עצמי ומיוחד מכל מיני 

המאכלים, אך משום כך הוא חודר ו"מפעפע בכל דבר"(.

ואף שכל התורה כולה מיוחדת בא"ס ב"ה, מ"מ בפרד"ס התורה שייך איזה "ציור" 
המעלים על מהותם, ואילו בתורת החסידות ה"ציור" שלה עצמה הוא היחוד עם אוא"ס 

ב"ה , וציור זה "מפעפע" ומגלה בכל דבר את מהותו – היחוד עם אוא"ס ב"ה.

וכפי המבואר )בסגנון אחר( בשיחת י"ט כסלו תש"כ10 )בענין דיוק לשונו של אדמו"ר 
הרש"ב במכתבו הידוע11 לי"ט כסלו על תורת החסידות "והיא היא תורת הבעש"ט ז"ל"(, 
אשר ענינה דתורת החסידות הוא להלביש ולחבר עניני חולין ולעשות מהם קודש, ודבר 
זה ניתן רק מצד כח הבורא ולא מצד כח האדם למטה )ולכן כופל הלשון "והיא היא", 
להורות שהחיבור נעשה דוקא באופן דמלמעלה למטה, לעיכובא(. היינו, שתורת החסידות 
היא החיבור דעליונים ותחתונים, שגם כפי שהם בעליונים, ה"ה מחוברים ומאוחדים עם 

התחתונים.

נמצאת למד אשר גם כאשר פועלת תורת החסידות בעולם, ומשנה בו ומשפיעה עליו, 
הרי היא נשארת במקומה ובמעמדה העצמי הראשון.

ד
והנה  נחלקו הפוסקים במשמעות הל' "אלו ואלו דא"ח" )בנגלה דתורה(: 

הריטב"א כתב "שאלו רבני צרפת ז"ל, האיך אפשר שיהו שני דברי אלוקים חיים, וזה 
אוסר וזה מתיר. ותרצו, כי כשעלה משה למרום לקבל תורה, הראו לו על כל דבר ודבר 
מ"ט פנים לאיסור ומ"ט פנים להיתר, ושאל להקב"ה על זה, ואמר שיהא זה מסור לחכמי 

ישראל שבכל דור ודור, ויהיה הכרעה כמותם".

ושמאי  הלל  במחלוקת  כי  לומר,  עוד  "ואפשר  שמואל'12  ה'מדרש  כתב  דבריו  וכעין 

9( בהבא לקמן - ראה קונטרס ענינה של תורת החסידות )לקו"ש ח"מ-א, ע' 3 ואילך(.
10( לקו"ש ח"ד ע' 1252 ואילך.

11( נדפס בהקדמה ובפתיחת ספר היום יום ועוד, וראה סיפור הדברים הקדמה לקונטרס ומעיין.
12( אבות ה, יט.



193שער חסידות

כמאמרם  חיים  אלוקים  דברי  ואלו  ואלו  וכו'  מתירים  והללו  פוסלים  הללו  בה  וכיוצא 
ז"ל – וזה כי לכל הדברים יש להם שרשי יונקים מלמעלה, והכל כפי הזמן וכפי המקום 
אשר הוא רומז למעלה", ונמצא ששניהם ניבאו־ביארו כאחד, אשר מצד ה"דברי אלוקים" 
ההלכה כשניהם, ואופן ההנהגה לפועל, נפסק ע"פ האנשים העומדים באותו מקום בכל 

דור. ועד"ז כתב רש"י13, ועד"ז ג"כ החיד"א14.

במדרש  "איתא   – יחיאל"  הר"ר  בתוס'  "דמצא  קצת  אחר  באופן  ביאר  פרץ15  ורבינו 
דהקב"ה שנה התורה למשה בארבעים ותשעה פנים מותר ובארבעים ותשעה פנים אסור, 
אמר משה להקב"ה מה אעשה, א"ל הקב"ה הלך אחר רוב חכמי הדור, אם רוב חכמי הדור 
מסכימים להיתר יהא מותר". ולפי דבריו נמצא שהוא ע"ד "שבעים פנים לתורה", והכרעת 

ההלכה )אם הדבר אסור או מותר( נעשה ע"י חכמי הדור, שלהם ניתן הכח לכך.

ולפי דבריהם נמצא, אשר "אלו ואלו דברי אלוקים חיים" הוא בכך שב' הדעות סותרות 
ונתינת מקום מצד הרצון העליון,  ואינם הולכות כא', אלא שלכל הדברים ישנו שורש 
כך ש"לכל זמן ועת", וכפי ההתאמה כך נעשה פסיקת ההלכה ]והוא ע"ד ובדוגמת דברי 
האריז"ל ש"מחלוקת העתידה להתקיים זו מחלוקת ב"ש וב"ה", ש"עתידה להתקיים" משום 
שלע"ל תהא הלכה כב"ש, והיינו שא"ז קיום דב' השיטות יחד, ואין מתקים הענין ד"אלו ואלו" 
כאחד )וע"ד קושיית כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בקונ' "הלכות של תורה שבע"פ אינן 
בטלין לעולם" תשנ"ב16, אשר אין בזה גם "עתידה להתקיים"([, אך בתורת החסידות בכלל, 
ובתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בפרט, נמצא הביאור בזה באופן אחר ועמוק 

יותר, כדלקמן.

ה
והביאור בזה, ובהקדים:

במאמר "וידבר אלקים אכה"ד האלה גו'" דשנת עטר"ת17, מבאר אדמו"ר )מהורש"ב( 
נ"ע ענין לשון "דברי אלוקים חיים" על דרך תורת החסידות, אשר בכלל שם אלוקים שייך 
ורוחב,  )דענינה של בינה בעצם מהותה, הוא, התפשטות של כח החכמה באורך  בבינה 
אשר מזה יכול ואפשר שיבוא מאותו כח החכמה לב' שיטות־שכלים שונים(, ול' "דא"ח" 

13( כתובות נז, א ד"ה "הא קמ"ל", ושם: "זימנין דשייך האי טעמא, וזימנין דשייך האי טעמא, שהטעם 
מתהפך לפי שינוי הדברים בשינוי מועט"(.

14( פתח עיניים ח"א ע' פח, ושם: "כי יסודות וטעמי שתי הסברות אמת, רק שבחילו הנושאי ישתנה הדין". 
אך ראה מ"ש שם בהמשך הדברים כי "אין פירושם דשניהם אמת אלא להיות דאי האור ניכר אלא מתוך 
החשך, נמצא דהסברא המנגדת תועיל להבין היטב הסברא האמיתית בעצם, ומצד זה קרי בה נמי דברי אלקים 

חיים. ולעולם דסברא אחת אמת והסברא האחרת אינה אמת".
15( עירובין שם. 

16( בתחילתו.
17( סה"מ עטר"ת עמ' תנ ואילך.



תורת תומכי תמימים 194

מורה על עצמיות בינה, אשר שם ישנה נתינת מקום לעוד שיטות )אשר מזה נעשה אח"כ 
התפשטות של ב' שיטות(, אך שם הם שניהם בהתכללות כאחת.

וכאשר נפסק להלכה, הוא "דבר הוי'", שמורה על החכמה העצמיות שלמעלה מכל 
דרגא וטעם.

ויש לבאר החידוש בזה על דברי הראשונים בלשון "אלו ואלו דא"ח": 

לפי דבריהם נמצא אשר "אלו ואלו" הם ב' שיטות ואפשרויות שניתנו לאדם בעוה"ז 
לפסוק כא' מהם, כי לשניהם ישנו איזה מקור למעלה. אך החיות החדשה אותה מגלה 
תורת החסידות, היא, ששני הסברות הם אמת והתכללו שניהם יחד לאחד, אלא שדבר 
ההלכה מגיע משורש עליון יותר, וזה שנפסק כשיטה אחת הוא כי שם יותר קל להבין 

באופן אחר.

ידוע18  וב"ה(,  דב"ש  במחלוקות  ובפרט  בכלל,  הש"ס  )ובמחלוקות  זה  בענין  והנה 
הביאור דעניני התורה כפי שהם למעלה )מצד חכמתו ורצונו של הקב"ה(, יכולים להיות 
בב' אופנים שונים כאחד, ושניהם אמת, ולכן גם כאשר ירדה ונתלבשה התורה בעולם 
המעשה, וכ"א פוסק ע"פ נטית שכלו, שנעשית ע"פ שורש נשמתם למעלה )ב"ש ששורש 
נשמתם מגבורה לחומרה, וב"ה ששורשם מקו החסד לקולא(, וכך נפסקת ההלכה, ועד 
ש"בית שמאי במקום בית הלל אינה משנה", - מכל מקום, מצד הרצון העליון )שלמעלה 

מהתחלקות דחסד וגבורה(, הרי זה כפי שניהם.  

אך נראה דבתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הוא למעלה מזה: אשר אמיתית 
ענין ה'דא"ח' הוא בשניהם יחד. שזהו בשרש שלמעלה משניהם. וכדלקמן.

ו
והביאור בזה ע"פ דיוק במ"מ אותו הביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לראיה 

"עיין עירובין )אח"ד, ב(":

שם נמצאת הסוגיא העיקרית בה מובא מאמר רז"ל זה "שלוש שנים נחלקו ב"ש וב"ה 
הללו אומרים הלכה כמותנו והללו אומרים הלכה כמותנו, יצאה בת קול ואמרה אלו ואלו 

דברי אלוקים חיים הן והלכה כבית הלל".

והנה בקונטרס "הלכות של תורה שבע"פ שאינן בטלין לעולם" תשנ"ב מחדד ומבאר 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א באופן אחר ונעלה, אף יותר מהמבואר בכללות תורת 

החסידות, ובהקדם בתוכן הביאור שם:

ציווי  בתור  שבאים  כפי  התורה  להלכות  בנוגע  אלא  אינם  וב"ה,  דב"ש  המחלוקות 
באים  ואופנים,  דרגות  חילוקי  מורגש  בו  העולם  דבמציאות  בעולם,  לפעול  להאדם 
ההלכות בנוגע לפועל בצורה שונה, אך מצד הלכות התורה כפי שהם לאמיתתם, מצד 

18( ראה המובא בקונטרס בענין תורה חדשה ס"ז, ובהערות שם. 



195שער חסידות

רצונו של הקב"ה, הרי גם חילוקי הדעות הם "תורה אחת", דמכיון שהרצון העליון הוא 
נושא הפכים, הרי מורגש ונושא בתוכו גם ההלכה כב"ש וגם ההלכה כב"ה. ע"כ תוכן 

הביאור בקצרה.

על  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  שמחדש  העצום  החידוש  רואים  בזה  והנה 
המבואר בחסידות לפני זה: 

כאן מבאר דלא רק שלמעלה ניתנו ב' השיטות )דב"ש וב"ה, בקו החסד וקו הגבורה( 
אחת. וזה  אחד ושיטה  כאחד, בתור ענין  ב' הענינים־קוים  כאחד, אלא שלמעלה ישנם 
יכול  )שאינו  העולם  הגבלות  מפני  רק  ה"ז  אחד,  בקו  רק  ההלכה  נפסקה  למטה  שכאן 
לשאת ב' הפכים(, אך לעת"ל, בעולם התחי', יתעלה העולם ויוכל להשיג ב' הפכים, ואז 

תהא ההלכה כפי שהיא בעצמותה ברצון למעלה, כב"ש וכב"ה יחד.

ובסגנון אחר: "אלו ואלו" נמצא אמנם בעצמיות בינה, והיה ניתן להבין דבעצמיות 
בינה ניתנו ב' סברות הפכיות, ע"י שלאחמ"כ, על ידי כח הבינה וההשגה בארוך ורוחב 
יהיו מזה ב' שיטות קוין מקבילים, אך ע"פ המבואר כאן אפ"ל יתרה מזה, אשר שלימות 

הרצון האלוקי )"דא"ח"(, הוא בב' הקוין־שיטות המקבילות יחד!

ומתפשט מצד  הוא פשוט  הוא, דא"ז שהרצון העליון  זה  בקונטרס  כלומר: החידוש 
הא"ס שלו בשני הקוים דחסד וגבורה )ומזה נוגע ההלכה גם כב"ש וכב"ה כל אחד לפי 
שני  עצמו  בו  דיש  וכב"ה,  כב"ש  הוא  מלכתחילה  עצמו  העליון  שהרצון  אלא  שרשו(, 
הענינים ונושא ב' הפכים יחד כדבר אחד ממש19 )ורק בעוה"ז המוגבל אינו יכול לשאת 

הופכים נפסקת הלכה כאחת מהם(.

ועפ"ז יש לומר הפירוש בעומק יותר בלשון הגמרא "אלו ואלו דברי אלוקים חיים", 
דא"ז רק ששניהם נובעים מרצונו העליון הפשוט ו"כולם מרועה א' ניתנו", ורק שכ"א 
תפס כפי הקו השייך לו, אלא יתירה מזו, שכאשר באים ב' קוים אלו דב"ש וב"ה יחד, 
רק אז נמצא בגלוי רצונו הפשוט כפי שהוא כולל את ב' הקוים יחד, ועל רצון זה, שהוא 

בדרגא הכי נעלית נאמר "אלו ואלו דברי אלוקים חיים"20!

]ויש לומר דיוק זה גם בלשון הקדמת המלקט דספר התניא, וזלה"ק: 

תנאים  מחלוקות  ראינו  מצאנו  ולבנינו  לנו  הנגלות  והיתר  איסור  בהלכות  אף  "והנה 

19( והוא כפי המובא בכ"מ )ראה המשך תער"ב בתחילתו( אודות התכללות המידות, דבעקודים ישנם 
כל המידות כאחד כמציאות אחת, ומה שנעשה בנקודים וברודים הוא כשמתפשטים כ"א כפי ענינו בשלימות 
עשיתו, אך מצד האמת דבר אחד הם )וזה נותן הכח להתכללות אח"כ(. ועד"ז הוא כאן, דבתחילה הם מציאות 
אחת, וזהו שלימות הרצון העליון, וזה שמתפרדים אח"כ לב' רצונות־קוין, ה"ז רק מצד הגבלות העולם, אבל 

לא מצד האמת. 
20( ויש לומר )בדא"פ עכ"פ( עפ"ז הביאור באופן הבאת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הציון לדף 
הגמ' בעירובין – "אח"ד" )דף יג( )ראה לעיל בהע'(, שמורה על האחדות שחודרת בכל העולמת )וכפי שהתבאר 

בשיחת הדבר מלכות דש"פ אחו"ק תנש"א סס"י, שהוא ענין "מלכות שבנצח", ע"ש(.



תורת תומכי תמימים 196

ואמוראים מן הקצה אל הקצה ממש ואלו ואלו דברי אלוקים חיים לשון רבים על שם מקור 
ונשמות   .  . ואמצע  ושמאל  ימין  קוין  לשלושה  כלל  דרך  הנחלקות  ישראל  לנשמות  החיים 

ששרשן ממדת החסד הנהגתם גם כן להטות כלפי החסד להקל כו'",

אשר מפשטות הלשון משמע שהחילוק אינו רק בהבנה והשגה, דכל אחד נוטה להקל 
ולהחמיר כפי שורש נשמתו למעלה, אלא הלשון "אלו ואלו דא"ח" הוא "על שם מקור החיים 
לנשמות ישראל", היינו שנמצא מללכתחלה בשרשו כך מלכתחילה, ומשם מתפשט כ"א לפום 

שיעורי' דילא.[

ולפ"ז נמצא דהלשון "אלו ואלו דברי אלוקים חיים" בנגלה דתורה הוא דוקא ברצון 
העצמי הפשוט, אך כאשר בא למעשה למטה, א"א לומר הלשון "דא"ח", דאז הוא לפי 
ההבנה והשגה דהמקבל, ואינו הרצון העליון כפי שהוא בעצמותו, שכולל כל הצדדים, 

גם הקו ההפכי.

ז
ועפ"ז י"ל: בתורת הנגלה, על אף שענינה ומהותה היא בירור דרצון ה', עדיין מורגש 
בה ויש לה "ציור" דענין אחר, ולכן א"א לומר עלי' כפי שהתלבשה בעוה"ז הל' "דא"ח" 
)ורק בשרשה, כפי שהוא ברצון העליון ה"ז "אלו ואלו דא"ח", כי מורגש הרצון העליון 
שלמעלה מהגבלה ו"ציור"(, ואילו תורת החסידות חידושה הוא שגם כאשר היא נמשכת 
בשכל והשגה ה"ה עדיין חדורה בנקודתה העצמית, ואדרבה, זה שהיא מוגשת גם בשכל 

בעוה"ז הגשמי הוא מפני עצמותה, שהעצם מפעפע בכל דבר.

"דברי  נמצא ברור שאמיתית הענין דהתגלות הרצון העליון, אשר עליו נאמר  א"כ 
אלוקים חיים", הוא בתורת החסידות דייקא.

ח
ולפ"ז יש לומר ולבאר הטעם דתורת החסידות תמיד נקראת "דברי אלוקים חיים", כי 
החידוש בתורת החסידות הוא, שגם כאשר נתלבשה בעוה"ז הגשמי, יחד עם כל ההעלמות 
וההסתרים שבעולם, הרי היא עדיין בגדרה ה"עצמי", ואין מורגש בה הצמצומים וההגבלות 
דהעולם ]וע"ד הידוע שמנגלה דתורה אפשר להגיע לישות ח"ו, משא"כ מפנימיות התורה[, 
אך בתורת הנגלה, הרי כפי שהיא למעלה מהתחלקות )מצד הרצון העליון( אומרים הלשון 
"דברי  אלוקים חיים", אך כאשר מובא רק חלק מהרצון העליון )אחד השיטות(, שהוא 

נובע מהתלבשות של הרצון העליון באיזה ציור, הרי אינו בגדר ד"דא"ח" בטהרתו.

וחילוק זה מוכח מהמ"מ השני אותו מביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א "וראה 
וכדמוכח  חיים",  ד"אלוקים  מהל'  אינו  שם,  התניא  ספר  הראי'  עיקר  וכו'":  פנ"ג  תניא 
מהקושי' שהובאה בתחילה אשר הדרגא ד"אלוקים חיים" הוא הרבה למעלה במדריגה 
מלימוד התורה בזמן הגלות, אלא עיקר הראי' הוא מכללות הפרק, שם מבואר שהעוסק 



197שער חסידות

בתורה ובדבר הלכה, הרי הרצון העליון שורה בו, וע"ד התלבשות השכינה בקה"ק, אלא 
שהחילוק הוא שבקה"ק היה גילוי דחכמה דאצי' )הדרגא הכי גבוהה בתניא21( בהתלבשות 
במל' דבריאה, והגילוי בעשי' הוא רק בדרך מעבר, שאינו משפיע בהגילוי אור עצמו, הרי 
באדם הלומד תורה בזן הגלות, עכ"ז שזהו חכמתו ורצונו, הרי מתלב ובא בצמצום גדול 

בדרך התלבשות עד מלכות דעשי', וא"ז הרצון העליון בגלוי.

ומזה יש ללמוד החילוק הנ"ל, שאף שבנגלה שבתורה מתגלה הרצון העליון, הרי מ"מ 
אינו דומה לגילוי הרצון העליון כפי שהוא בפשיטותו )ואם היה בא ללמד על עצם זה 
שהרצון העליון מתגלה בלומד התורה, היה מביא מ"מ לתניא פ"ה, שם מבואר בארוכה 
איך שהאדם הלומד תורה תופס ברצון העליון, ולא היה מרחיק עד לפרק האחרון בליקוטי 

אמרים(. 

ט
השלילה  לעומת  יום,  היום  שבספר  ודא"ח"  "נגלה  הלשון  ולבאר  לומר  יש  ולפ"ז 
המשתמעת מהמענה לאנשי צא"ח בנ.י.: ידוע22 שבמאמרי חסידות ישנם לפעמים ענינים 
המשתנים בביאורם בהתאם לזמן אמירת המאמר, ועד לענינים הפכים לגמרי, שזהו מפני 
הקשר והשייכות הפנימית בין זמן אמירת המאמר לתוכנו. וענין זה הוא בפרט בשיחות 

הקודש שכל ענין נאמר בזמן המתאים, ויש שייכות פנימית בין תוכן הענין והזמן.

ובהתאם לזה יש לומר החילוק בשינוי הלשונות:

הלשון בספר היום יום הוא בנוגע ליסוד ישיבת תומכי תמימים והתחלת הלימוד בה 
ב"נגלה ודא"ח", והלשון "נגלה ודא"ח" הוא מפני שסדר הלימוד דתורת הנגלה שנקבע 
על מקומה  סברה  כל  הושבני", להעמיד  ד"במחשכים  באופן  הוא  ע"י אדמו"ר הרש"ב23 
תוך התעסקות בפרטים דתורת הנגלה )ובסגנון דקונטרס ענינה דתורת החסידות: "ציור 
הנגלה  דתורת  כזה  לימוד  סגנון  ועל  בו"(,  פשיטות הא"ס המלובש  על  הוא  . מעלים   .
הרי נכון שיבוא הלשון "נגלה ודא"ח", כי תורת החסידות שמתגלה בה הא"ס שלמעלה 

מהעולם ביחס לתורת הנגלה ד"במחשכים הושיבני" נחשבת כדא"ח;

אך במענה לאנשי צא"ח מדובר24 אודות חלקי התורה כפי שהם מצ"ע, ובזה הרי גם 
בלימוד הנגלה ישנו באיזה מצב התגלות חלק הדא"ח שבו, כפי הרצון העליון שלמעלה 

מהתפשטות. 

* * *

21( כידוע שבתניא לא מדבר אדה"ז ביותר מאצי'.
22( בכ"ז – ראה 'שערי לימוד החסידות' ע' נד ובהערות ובמ"מ שם. וכן שם ע' קנ.

23( ראה קונטרס עץ החיים פרקים כז-לב )ע' 54-60(.
24( כנראה מכללות הענין.



תורת תומכי תמימים 198

בירורים בג' קליפות יצחק או יעקב?
 הת' שלום דובער שיחי' ברוך
 הת' מנחם מענדל שיחי' הרמתי
תלמידים בישיבה

א
עשו,  לברך את  רצה  אבינו  תולדות26, שיצחק  דפרשת  הכתובים  מבאר   25      	 
	         ובפועל ברך את יעקב אבינו, שיצחק אבינו ראה בעשו ניצוצות קדושה 
גבוהים ורצה לברכו כדי לברר את הניצוצות שבו, אבל יצחק אבינו חשב שאם היה נמשך 
אור על עשו, יתכן שעשו יתברר. ולא ידע שאם יברכו ע"מ לבררו או שהיה 'נבלע' האור 
בעשו, או שהיה מבטל מציאתו. ולכן הקב"ה סיבב שיצחק אבינו יברך את יעקב, ויעקב 

יברר את ניצוצות הקדושה דעשו.

וצריך ביאור:

– באיזה אופן לבררו וכו' כדמוכח מזה  הרי יצחק אבינו הכיר את עשו, ובזה גופא 
שרצה לברכו, ועפ"ז – אינו מובן כיצד יצחק לא ידע מלכתחילה שאם היה מברך את עשו 

לא היה מצליח לבררו?

ב
והנה בד"ה ויתן לך האלוקים תרנ"ד27 מבאר כ"ק אדנ"ע למה יצחק רצה לברך את 
עשו, דאף שעשו בעצמו היה רע, מכל מקום המקיף שלו הוא טוב ולכן חשב שכשימשיך 
אור עליון, על ידי זה יתברר מעצמו. אמנם הטעות הייתה בזה, דהנה בתוהו ישנם רק ב' 
קווין חח"נ ]חכמה, חסד ונצח[ ובג"ה ]בינה, גבורה והוד[, ומקו הימין נמשכת קליפת נוגה 
ולכן אם היה נמשך דרך קו הימין שממנו  ג' קליפות הטמאות.  ומקו השמאל נמשכות 
משתלשלת קליפת נוגה, היה עשו מתבטל במציאות, ואם היה נמשך דרך קו השמאל עד 

לג' קליפות הטמאות, היה נבלע בעשו. ולכן לא יכול היה יצחק לבררו.

ומביא בהמאמר28 מה דאיתא בזוהר "רישא דעשו בעטפוי דיצחק", היינו שיצחק הוא 
מידת היראה, והוא ענין הגבורות דקדושה, ומפסולת גבורות דקדושה יצא עשו.

25( ד"ה ויתן לך )כ, ב ואילך(. ועד"ז בכמה דרושים, הובאו ונת' בד"ה זה תשכ"ח ס"ב )סה"מ מלוקט ח"ה 
ע' סג(.

26( כז, א ואילך.
27( סה"מ תרנ"ד עמוד ע'.

28( שם ע' סה.

בתו"א



199שער חסידות

ג
ויובן זה בהקדים: 

בקונטרס בענין "תורה חדשה מאיתי תצא"29 שואל כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
על מ"ש30 ש"לעת"ל הלכה כבית שמאי" – דלכאורה מצינו בגמ'31 שכאשר נפסק להלכה 
כדעת בית שמאי "היה יום קשה לישראל כיום שנעשה בו העגל", וכיצד זה מסתדר עם 

השלימות ד"תורה חדשה גו'".

ומבאר זאת ע"פ הידוע שבית שמאי שרש נשמתם מהגבורות ולכן נטיית שכלם היא 
מהחסדים.  נשמתם  ששורש  מכיון  להקל  היא  שכלם  נטיית  הלל  בית  משא"כ  להחמיר, 
דחייה,  של  באופן  הוא  הבירור  שבהם  מודי  כו"ע  רצויים  בלתי  שבדברים  מבאר  ועפ"ז 
ובדברים המותרים כו"ע מודי שהבירור הוא על ידי שמשתמשים בהם לשם שמיים, וכל 
ובגלוי אין בהם רע כלל,  המחלוקת היא רק בדברים שהרע שבהם הוא בהעלם בלבד, 
שלפי בית שמאי )ששורש נשמתם מהגבורות( גם את זה אוסרים, אך לפי דעת בית הלל 

)ששורש נשמתם מהחסדים( מתירים לבררם על ידי השימוש בהם לשם שמים.

ועפ"ז מתרץ אשר בזמן הגלות, כיון שלא כולם שייכים לדרגתם הגבוהה דבית שמאי 
קשה  היום  "היה  שמאי,  בית  כדעת  ההלכה  נפסקה  כאשר  מב"ה,  טפי"32  "מחדדי  אשר 
לישראל כיום שנעשה בו העגל" כיון שעי"ז ניתוסף כוח בקליפה, מה שאין כן לעתיד 
לבוא, כאשר כל ישראל יהיו בדרגת בית שמאי – אי"ז ענין שלילי כלל ואדרבא. ע"כ תוכן 

הביאור.
ד

והנה לפי הנ"ל יוצא אשר לפי שיטת בית שמאי, אף על פי שבזמן הזה עי"ז שאוסרים 
נפסקה  כאשר  ]שלכן  בקליפה  וכוח  חיות  ניתוסף   – בהעלם  הוא  שבהם  שהרע  ענינים 
ההלכה כדעת בית שמאי נחשב כיום שנעשה בו העגל כנ"ל[, מ"מ, כיון ששורש נשמתם 
כיון שמעלת  יאסרו,   – בו העגל  כיום שנעשה  גורם דאע"פ שנחשב  זה  מגבורות,  הוא 

הגבורות גובר אצלם עד כדי כך אשר זה שמוסיפים כח בקליפה – אי"ז נוגע בעיניהם.

וע"פ כל זה אולי יש לומר בנוגע ליצחק ועשו: כיון שכל ענינו של עשו נשתלשל 
הגבורות שבו33,  הוא את מעלת  רואה  רואה את עשו,  לכן כשיצחק  דיצחק,  מהגבורות 
היינו, אף שעשו היה מתוהו, מצד יצחק היה זה ענין רצוי, כיון שענינו של יצחק הוא 

29( סוס"ח.
30( ראה מדרש שמואל לאבות ס"ה מ"ט. מק"מ לזח"א יז, ב. לקו"ת קרח נד סע"ב ואילך. תוס' חדשים 

לאבות בתחילתו.
31( שבת יז, ע"א.
32( יבמות יד, א.

33( ראה סה"מ תרנ"ד ע' סח: "וע"פ הנ"ל מובן ג"כ מה ששאלו עשו איך מעשרין כו' דמשום )זה( חשבו 
לצדיק וכו'".



תורת תומכי תמימים 200

ענין הגבורות, ולכן חשב שעל ידי שיברך את עשו – יברר אותו34. אבל מכיון שכל המהות 
עצמו  שהוא  כיון  לבררו,  יצחק  ביכולת  אין   דגבורות(,  )מהיניקה  מיצחק  הגיע  דעשו 
השורש דעשו. וע"ד המבואר בלקו"ת35 בענין איסור אכילה לפני התפילה – דכיון שהוא 
עצמו לפני התפילה, הרי הוא נחשב כ"במה", שהרי איך יוכל לברר המאכלים הגשמיים 

ולקשר אותם עם אלוקות, כאשר הוא עצמו קשור למטה.

ועפ"ז מובן ג"כ מדוע דווקא יעקב היה יכול לברר את יצחק: 

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מבאר במאמר ד"ה וחזקת והיית לאיש תשכ"ח36, 
ש"יעקב" אותיות "יבקע", שזה קאי על אור הקו שבוקע את הצמצום ונמשך גם בעולמות 
שלאחר מכן, מפני ששורשו הוא מתפארת הנעלם שכולל ב' הפכים חסד וגבורה, כי חסד 

ענינו גילוי, וגבורה ענינה העלם וצמצום.

יכול להיות הבירור דעשו, דמכיון שיעקב הוא תפארת הנעלם  ולכן ע"י יעקב היה 
שכולל חסד וגבורה, לכן יכול להמשיך את הגבורות דעשו שיהיה במזיגה נכונה בכלים 

דתיקון. ולכן ע"י שיעקב קיבל את הברכות דיצחק יכול היה לברר את עשו.

ה
והנה במאמר ד"ה וכל בניך תשמ"ג37 מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ההבדל 
בין הבירור מלמעלה למטה לבירור מלמטה למעלה, דמלמטה למעלה - הבירור הוא מצד 
התחתון, שמצד עצמו נעשה כלי לאלוקות, מה שאין כן מלמעלה למטה - הבירור הוא 

מצד הגילוי אור מלמעלה ולא מצד התחתון עצמו. ואומר38 שצריך לשניהם דווקא.

ועפ"ז צריך להבין: איך יכול יעקב לברר את עשו ע"י הבירור מלמעלה – מהברכות 
המתברר  עם  'מתעסק'  שאינו  כיון  דלכאורה  עליונים,  אורות  המשכת   – מיצחק  שקיבל 

)עשו(, והבירור הוא רק מצד האור – ממילא אינו בשלימות לכאורה?

ו
והנה בלקו"ש39 מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מ"ש ר' הלל מפאריטש בשם 
רלוי"צ מבארדיטשוב, שבשבת חזון מראים לכל אחד את בית המקדש השלישי מרחוק 

34( וע"ד המבואר בד"ה שופטים תער"ד בעניו אורות דתוהו שהיה בהם הביטול בתכלית האין ליכלל 
במאצילן בתכלית ההתגברות, רק שהביטול היה במורגש, ולכן המלכות של כל ספירה דתוהו )שענינה של 

ספי' מלכות הוא ירידה והמשכה( – היה בבחי' יש ביותר שנשתלשל מהישות שהיה בביטול.
35( עט, ד.

36( סה"מ מלוקט ח"ג ע' רכד. 
37( ס"ה.
38( שם.

39( ח"ט דברים ג.



201שער חסידות

וזה נותן לו כוח להמשיך בעבודה במשך השנה שתביא לבנינו של בית המקדש השלישי 
בפועל ממש.

זו  כיון שכל התגלות  כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, דלכאורה,  ושואל על כך 
אלא  המטה,  עבודת  מצד  שאינו  לומר  מוכרחים  לכאו"א,  היא  השלישי  המקדש  דבית 
מלמעלה, וממילא – איך היא פועלת על האדם שמצ"ע ילך בדרך הישר ולא יחזור לסורו 

כאשר רק "מראין" מלמעלה?

ומבאר בהקדים, דהנה החידוש של בית המקדש השלישי לגבי בית ראשון ובית שני, 
הבית הראשון  לעולם, משא"כ  יחרב  נצחי שלא  בית  הוא  הוא, שבית המקדש השלישי 
והשני. והטעם לזה, כיון שעיקר ענינו של בית ראשון היה גילוי מלמעלה ולא התחבר 
ולכן בסוף נחרב מצד החיסרון בשלימותו מצד העולם. הבית השני, היה עיקר  לעולם, 
ענינו עבודת המטה ]כמו שרואים שהיה יותר גדול בבנין ובשנים[, אך כיון שלא היה בו 
הגילוי אלוקי הנעלה, לכן נחרב. משא"כ בית המקדש השלישי, )כיון שיהיה גם "משולש" 

–( שיכלול את המעלות דבית ראשון ושני - מעלה ומטה, ולכן יהיה בית נצחי.

ועפ"ז מבאר, דכיון שבהמ"ק השלישי כולל כבר את המעלות דעליון ותחתון גם יחד, 
לכן על ידי שמראים לכאו"א את בית המקדש השלישי )בלבד(, פועל זה על האדם שיהיה 

הגילוי משפיע עליו, כיון שבית המקדש מצד עצמו שייך גם לעניינו של התחתון.

וע"פ כל זה אולי יש לומר40 בנוגע ליעקב: 

כיון שיעקב הוא מדת התפארת, שכולל חו"ג, וידוע41 שחסד עניינו התפשטות וגילוי 
מלמעלה למטה וגבורה ענינה העלם והעלאה מלמטה למעלה, לכן יכול היה לפעול את 
הבירור על עשו שהברכה תהיה באופן שיתקבל אצלו ושיהיה במזיגה נכונה בלי שיבלע 

בו או תתבטל מציאותו.

40( ועפ"ז יומתק ג"כ מה שמבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בד"ה וכל  בניך הנ"ל )ס"ו, ע' קצב( 
שגם לנו, אע"פ שעבודתנו היא מלמטה למעלה ישנה ההוראה מהעבודה דיעקב שהיתה באופן דמלמעלה 

למטה.
41( נסמן בד"ה וחזקת הנ"ל.





שער
גאולה
ומשיח

"וע"ד המדובר בתופה האחרונה בנוגע להוספה המיוחדת בלימוד התורה 
בעניניי גאומ"ש - לא רק בתור סגולה למהר ולקרב ביאת המשיח והגאולה 
וגאולה "לחיות עם  ו(בעיקר כדי להתחיל "לחיות" בעניניי משיח  )גם  אלא 

הזמן" דימות המשיח"

)דבר מלכות משיחת ש"פ בלק תנש"א ס"ט(



תורת תומכי תמימים 204

מצוות בטלות לעת"ל בפנימיות הענינים
 הת' יצחק אפרים שיחי' אדרעי 
תלמיד בישיבה

א
מביא לעולם"  בטלין  שאינן  שבע"פ  תורה  של  "הלכות  קונטרס      	 
כל ד"עתידין  הירושלמי  דברי  את  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק        	 
אינן בטלין לעולם",  . הלכות של תושבע"פ   . לימות המשיח  ליבטל  הנביאיםוהכתובים 
ומקשה על זה ע"פ הידוע דלעת"ל ישתנו ההלכות שנפסקו בזמן הזה כבית הלל )ובמקום 
יפסקו הל' חדשות – כבית שמאי(, ולכאו' זהו בסתירה למאמרז"ל ד"הלכות . . אינן בטלים 

לעולם", דנמצא שכו"כ הלכות )שנפסקו כב"ה( בטלים.
ומקדים ומבאר במ"ש ד"מצוות בטלות לעת"ל", דלכאורה ענין זה סותר ל"דבר ברור" 
ולא  ולעולמי עולמים, אין לה לא שינוי  )"שהיא מצוה עומדת לעולם  דנצחיות התורה 
גרעון ולא תוספת כו'"(, דהפירוש ב"מצוות בטילות" הוא  רק בציווי להאדם )"מצוות"(, 

אבל המציאות דהרצון העליון של הקב"ה במצוות )"הלכות של תורה"( יישאר.

ועד"ז מבאר גם בענין הלכות שנפסקו כב"ה, שאפי' בהם שייך הענין ד"אינן בטלים 
וברצון העליון שייך  קיום המצוות מצד הרצון העליון,  יהיה  כי מפני שלע"ל  לעולם". 
שיהיו ב' השיטות דב"ש וב"ה כאחד )ורק למטה, בעוה"ז המוגבל שאינו נושא ב' ענינים 
הפכיים(, הרי מפני שקיום המצוות לע"ל יהיה מצד הרצון העליון )שאז יהיה גילוי כח 

הבל"ג גם בעוה"ז(, הרי גם ה"הלכות" כב"ה, "אינם בטלים".

ועפ"ז מבאר גם את דברי האריז"ל על המשנה "כל מחלוקת שהיא לשם שמים סופה 
להתקיים", ד"סופה להתקיים" לשיטת ב"ש יהיה בימות המשיח, דלכאו' נמצא שבימוה"מ 
אין "סופה להתקיים" שיטת ב"ה. והביאור בזה, כנ"ל, שלע"ל )בתקופה השני' דימוה"מ( 

תהיה ההלכה כב"ה וכב"ש ביחד מצד הרצון העליון שלמעלה משניהם.

ע"כ המבואר בהקונטרס שם.

ב
והנה בקונטרס "תורה חדשה מאיתי תצא", מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
שרשם,  מצד  היא  וב"ה  ב"ש  בין  דהמחלוקות  שמאי,  כבית  תהי'  הלכה  לע"ל  מדוע 

שהפלוגתא היא )גם( בנוגע לאופן פעולת התורה בבירור העולם: 

מכיון דב"ה שרשם הוא מבחי' החסד, לכן בדברים שהרע בהם הוא אינו נראה בפועל 
ובגלוי, אלא הוא נמצא בכח ובהעלם, נוטים ב"ה להקל ולהתיר את המאכל ע"מ שיתברר 
)עכ"פ( החלק הטוב הגלוי, כיון שאין בזה רע גלוי וממשי. משא"כ ב"ש )ששרשם הוא 

בריש



205שער גאולה ומשיח

מבחי' הגבורה( נוטים להחמיר אפי' ב"רע הנעלם" ואוסרים )וע"י דחייתו נהפך גם הוא 
לקדושה(. 

וזהו גם הטעם לכך שבזמן הגלות "הלכה כב"ה", שזהו מפני שבזמן הגלות, כאשר 
אין העולם התעלה לדרגת ב"ש )"דמחדדי טפי", ומצד מעלתם יכולים גם( להבחין ברע 
הנעלם,  נפסקה ההלכה כבית הלל )ועד שכאשר נפסקה ההלכה כבית שמאי – הי' אותו 
היום "קשה לישראל כיום שנעשה בו העגל" , מפני שדחו להתיר ולברר דברים שהם בגדר 
"רע הנעלם"(, אבל לע"ל, כאשר יתעלה מצב האדם והעולם ויהיו כולם ראויים לראות 

ולהבחין גם ב"רע הנעלם", תיפסק גם ההלכה )ד"לאחר רבים להטות"( כבית שמאי. 

ג
ולפ"ז יש להבין החידוש בקונטרס "הלכות . . אינן בטלים לעולם" שם מבואר דלע"ל 
תהיה ההלכה כב"ש וכב"ה יחדיו, הרי לפי המבואר לעיל שהסיבה דלע"ל "הלכה כב"ש" 
היא )אינה רק מפני שאז יהיו כל ישראל "מחדדי טפי" וכיו"ב, אלא(, שלע"ל יתעלו בנ"י 
בדרך  זה  רע  גם  לברר ולהעלות  ויוכלו  ב"רע הנעלם",  גם  כזו שיוכלו להבחין  לדרגא 

סילוק.

ויתירה מזו ב' ביאורים אלו אינם רק שונים זמ"ז, אלא הם אף סותרים במהותם זה את 
זה – דלביאור בקונטרס "הלכות . . אינן בטלים" נמצא, שגם שיטת ב"ה יהיה לה מקום 
לימות המשיח )כי הלכה כב"ש וכב"ה יחד(, ולהביאור בקונטרס בענין "תורה חדשה" הרי 

שיטת ב"ה  מתבטלת לגמרי לימוה"מ )כי מתייחסים לשיטת הבירורים כפי שהיא בב"ש(.

כזה  פירוש  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  מביא  מדוע  גם  להבין  צריך  ועפ"ז 
שבתקופה הב' דימוה"מ יהיו ב' השיטות ביחד )מצד "נמנע הנמנעות" בעצמותו ית'(, עד 
)וכפי שגם התבאר  שאפשר שיהיה חיוב ושלילה וחיוב ביחד, כאשר ניתן לומר ולבאר 
מתעלים  ב"ה  שגם  בפשטות  בטלים"(  אינן   .  . "הלכות  בקונטרס  לפנ"ז  חודשים  כמה 

ונעשים כשיטת ב"ש.

]ואף שאפשר לומר על פי הביאור בקונטרס "הלכות . . אינן בטלים" שכללות המצוות, 
הרצון העליון, הם מצד רצונו העצמי של הקב"ה ואינו דבר הקשור ושייך למציאות העולם 
)ומצד זה דוחה גם הסברא שלכתחילה ניתנו המצוות דווקא לזמן הזה – היום לעשותם(, מ"מ 
אפ"ל דב"ה עצמם קבעו ההלכה מלכתחילה למעמד ומצב בו האדם והעולם אינם נמצאים 
אך כאשר משתנה המציאות  לזמן הגלות(,  הנוגעות  )וע"ד ההלכות  ד"מחדדי טפי"  באופן 
בעולם, הרי מלכתחילה לא התירו דברים שהם בגדר "רע הנעלם" )שהוברר שהם בעצם 

כמו רע גמור(.[
ד

יהיו  תקופות אשר  לב'  מתאימים  אלו  ביאורים  ב'  בפשטות, אשר  ולתרץ  לומר  ויש 
– עלי' מוסב הביאור בקונטרס  לימוה"מ, אשר תקופה הא' )אשר אז יהיה הלכה כב"ש( 
 108 מהע'  כדמוכח  הא',  תקופה  על  נסובים  הם  שם  החידושים  )אשר  חדשה"  "תורה 



תורת תומכי תמימים 206

בקונטרס(, ובתקופה הב', אז תהיה הלכה כב"ש וכב"ה יחד, עלי' נסוב הביאור בקונטרס 
"הלכות . . אינן בטלים".

הא'  לתקופה  גם  נכונים  להתקיים"  ד"סופה  רז"ל  במאמר  האריז"ל  שדברי  ]ואפ"ל 
הוא מצד מצב  נמצא שהשינוי  אינן בטלים"   .  . "הלכות  בקונטרס  דע"פ הביאור  דימוה"מ, 
העולם, שמצב העולם יהיה יותר מזוכך כך שיתאים לשיטת תלמידי ב"ש, עד שתלמידי ב"ה 
יסכימו גם הם שהלכה כמותם, וא"ז מצד שינוי בסברת ההלכה עצמה )וע"ד בגד בעל ארבע 

כנפות שהורידו לו הכנף הרביעי, ונעשה פטור מציצית(.[

ה
ויש להוסיף שהביאור בקונטרס "הלכות . . אינן בטלים", הוא בהתאם לכללות החידוש 
והביאור המובא במהלך קונטרס: כללות החידוש המובא בקונטרס זה הוא – קישור עליון 
ותחתון, כך ש)שאין התחתון והעליון נשארים בתור ב' ענינים שונים, אלא( גם התחתון 

נעשה חלק ודבר אחד עם העליון. 

ונקודה זו הולכת ומתבארת בכללות הקונטרס, החל מהענין הראשון בו מבאר המעלה 
בתורה שבע"פ )אפי' על דברים שבנ"ך(, בכך שבה מובאים דברים הנוגעים לפועל, הלכה 
למעשה, אשר דווקא בזה מתבטא רצונו העצמי של הקב"ה )וכיון שהוא ית' נצחי ואינו 

משתנה לפי מצב העולם והאדם לכך גם ההלכות אינן בטלים לעולם(.

וענין זה מודגש גם בהביאור במארז"ל ד"מצוות בטילות לעת"ל", שמכיוון שיתגלה 
לע"ל ש"ישראל וקוב"ה כולא חד", הרי מייחסים את המצווה לפעולתו של הקב"ה בעולם, 

ובזה מתבטא איך שהעולם )תחתון( נעשה מציאות אחת עם רצונו של הקב"ה.

ועד"ז גם בענין "אל תקרי הליכות אלא הלכות", שאין מתייחסים לתורה כפי שהיא 
– למעלה  ב(עולם"(, אלא כפי שהיא "הלכות"  )שישנם  )"הליכות  וביחס להעולם  בערך 

מהעולם והעולם נעשה טפל ובטל להלכות אלו )"הלכות עולם", בלא כל חילוק(.

ובהמשך לכל זה בא הביאור שלע"ל תהיה הלכה כב"ש: 

כי המבואר כאן אינו רק על דרגא בה העולם מתעלה לעוד מדריגה )באופן בירור 
זו הוא במציאות בה  העולם, עד שיהיה גם הבירור ד"רע הנעלם"(, כי הביאור בשיחה 
העולם והאדם נמצאים בדרגה בה מתגלה רצונו של הקב"ה שלמעלה מהתחלקות, ומכיון 
שברצונו העליון של הקב"ה ישנו החיבור דשתי הפכים, ועד ששניהם נמצאים אצלו ית' 
נמנע  שהוא  ית'  עצמותו  )מצד  בעולם  ממילא(  )בדרך  מתגלה  הזו  בדרגה  הרי  בשווה, 
הנמנעות( שהלכה היא גם כב"ה וגם כב"ש )ולא רק בירור העולם באחד מב' אופנים אלו(. 

ו
ויש לומר שמסיבה זו גופא לא נאמר שלע"ל יהיו המצוות בב' הקוין דב"ש וב"ה יחדיו 
)אלא שמתגלת דרגה ג' שלמעלה משניהם( כי עיקר נקודת הביאור בקונטרס הוא דא"ז ב' 



207שער גאולה ומשיח

קוין שונים שעולים שניהם יחד )ואפי' נעשים למציאות אחת(, כי )כמבואר לעיל(;

)א( ענין מציאות הרע )שעל זה נחלקו ב"ש וב"ה באיזה אופן מתייחסים אליהם, ועד 
כמה הוא נחשב לרע( לא יהיה כלל בתחה"מ, ואפי' לא רע הנעלם, וקיום המצוות יהיה 

מצד הרצון העליון שלמעלה. 

ית', אינו רק למעלה מב'  )ב(: ברצונו העליון שבעצמותו  ויתירה מזה ומסתעף מזה 
קוין ולמעלה מב' סוגי עבודות, אלא הוא למעלה לגמרי מענין ואפשרות של ההתחלקות.

והענין הוא:    

דבר ברור שכל המחלוקת דב"ש וב"ה )כמו כל ענין המחלוקת( מסתעף ממקור אחד, 
שהרי ניתנו מרועה אחד, אלא שכל אחד הבין את הדברים כפי נטיית שכלו הטבעי )ב"ה 

כמדת החסד, וב"ש כמדת הגבורה(, ומזה נשתלשל אח"כ ענין של מחלוקת וכו'. 

אבל לעת"ל, שיתגלה רצונו העצמי של הקב"ה כפי שהוא למעלה מהעולם בגילוי 
בעולם, הנה בדרגא זו אין שייך מחלוקת, כי גם ב"ש וגם ב"ה מסכימים ושייכים לאותו 
ענין. ולכן מביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א דוקא הביאור של החיבור של ב"ש 
וב"ה גם יחד, שזה הגילוי של עצמותו ית' נמנע הנמנעות שיתגלה ויחדור לעת"ל בעולם. 

* * *



תורת תומכי תמימים 208

בירור ג' קליפות הטמאות בזמנינו
                                                       הת' מנחם מענדל הכהן שיחי' הרמתי
תלמיד בישיבה

א
 	        פרק ז' כותב אדמוה"ז: "משא"כ במאכלות אסורות וביאות אסורות שהן 
	          משלש קליפות הטמאות הם אסורים וקשורים בידי החיצונים לעולם ואין 
עולים משם עד כי יבוא יומם ויבולע המות לנצח כמ"ש "ואת רוח הטומאה העביר מן 
הארץ" או עד שיעשה תשובה גדולה כל כך שזדונות נעשו לו כזכויות ממש שהיא תשובה 

מאהבה".

מזה מובן אשר בכדי להעלות את ג' קליפות הטמאות בזמן הגלות זקוקים לתשובה 
מאהבה רבה מאחר ותוקף קליפתם הינו חמור וקשה.

ב
"אלא  וזלה"ק:  בגאולה.  יהיה  עשו  שבירור  מובא  תשנ"ב  ויצא  ש"פ  בשיחת  והנה 
שבפועל עשו לא היה מוכן אז שזהו דווקא בזמן הגאולה האמיתית והשלימה כמש"כ. . 
ואמתי ילך בימי המשיח שנאמר "ועלו מושיעים בהר ציון לשפוט את הר עשיו". ובהערה 
ג'  וישלח(  )בפרשת  וברור עשו  נוגה.  ויצא( הוא קליפת  )בפרשת  105 שם: "שברור לבן 

קליפות הטמאות".

]ולהעיר, שעשו זה נפש הבהמית כמובא באור התורה שם וזלה"ק: "ואח"כ בירור עשו 
 הוא אדום נה"ב ע"כ צ"ל בירור לבן תחילה ואח"כ עשו". וכמש"כ בשיחת ש"פ תצא תנש"א
: "תכלית השלימות דכל העבודה )שכר( היחוד דאני ודודי )כנס"י והקב"ה(" ושם בהערה 86: 
"כולל גם נפש הבהמית, שבבינוני )מדת כל אדם היא היא האדם עצמו(" ובהמשך שם: "ועתה 
עומדים בתקופה השייכת למזמור צדי"ק שסיומו וחותמו בפסוק "ויהי נועם. ." שזהו תשלום 

השכר על כללות מעשינו ועבודתינו".[

הוא  עשו  של  הבירור  גם  נשלם  שבזמננו  שם נראה,  השיחה  בהמשך  המבואר  וע"פ 
אדום וזלה"ק: "כבר סיימו את כל הבירורים כולל גם את הבירור של עשו הוא אדום" 
ומכיון שנשלם גם הבירור של "עשו הוא אדום" שרומז )כנ"ל( על ג' קליפות הטמאות, 
ונפש הבהמית, נראה שנמצאים אנו בגאולה האמיתית והשלימה מאחר וכתוב בתניא שרק 
בזמן הגאולה יתבררו ג' הקליפות, ואם כאן נראה שג' הקליפות התבררו )בירור עשו(, 

מוכרחים לומר שנמצאים אנו בגאולה.

מובן מכך, שנפש הבהמית )הנמשלה לעשו - כנ"ל( כבר מבוררת.

בתניא



209שער גאולה ומשיח

ג
ויש לקשר זה עם שיחת ש"פ  בלק תנש"א וזלה"ק: "הרי בסיומה של תקופה זו בודאי 
ובודאי ללא כל ספק וספק ספיקא שכבר הגיע זמן הגאולה ובלשון חז"ל "כלו כל הקיצין" 
וגם ענין התשובה היה כבר בשלימות כולל גם השלימות דמשיח אתא לאתבא צדיקייא 
בתיובתא מצד ניצוץ משיח שבכל או"א מישראל" )וראה גם שיחת ש"פ נח תשנ"ב סעיף 
ט'(. וכמו שאמר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לראשון לציון הרה"ג מרדכי אליהו: 
"וגם ישראל עשו תשובה ותשובה אמיתית" מכאן מובן שכל אחד ואחד מישראל בירר את 

ג' קליפות הטמאות - מצד התשובה. 

היטב את  בכדי להבין  עד כאן תמצית בדרך אפשר משיחות תנש"א-תשנ"ב. אולם 
שורש הדברים יש לעיין במקורות בהם נתבארו הדברים בפרטיות בתורת כ"ק אדמו"ר 

מלך המשיח שליט"א ועד לשיחות חורף תנש"א, כדלקמן.

ד
ובהקדים: מהות ענינם של ג' הקליפות נתבאר גם בפל"ז בספר התניא. ושם: "משלש 
קליפות הטמאות לגמרי שאין להם עליה לעולם כמ"ש בע"ח . . השלש קליפות הטמאות 
שאין להן עליה לעולם כ"א ביטול והעברה לגמרי כמ"ש ואת רוח הטומאה אעביר מן 
הארץ". וכאן מפורש לכאורה ש'אין להם עליה . . לעולם' כי אם 'ביטול והעברה', אולם 
בפרק ז' מפורש כי 'עולים משם . . רוח הטומאה אעביר . . תשובה נכונה", אולם הדברים 

מבוארים היטב במכתב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )אג"ק ח"ג אגרת תקז(:

"מה שהביא קושית מהרי"ק איך יהיה לע"ל אומות העולם ובעלי חיים שהם טמאים 
עתה והלא רוח הטומאה יעבור מן הארץ . . והדבר פשוט: אין ג' קליפות הטמאות עצמן 
מקיימין או מחיין, וח"ו לומר כן, אלא שזהו הניצוצי קדושה שבהן; ובכ"ז זהו נקרא על 
שם ג' קליפות הטמאות, כי הניצוצים נחשכו כ"כ עד שנעשו ע"ד חתיכה עצמה נעשית 
נבלה, וכמ"ש בד"ה פדה העת"ר ונ"ח עת"ר הנ"ל. ולע"ל וכן גם עתה בבירורין מגקה"ט 
הנ"ל ישברו ויעבירו הקליפות ויחיו הניצוצות עצמן, - ועייג"כ פסחים סח, א, מצות מילה 

שם סוף ח"א" )ועיין בביאור רחב ובהיר מאד באג"ק שם אגרת תקטז(. 

וא"כ: המפורש בתניא פ"ז הוא על הניצוץ האלוקי שהוא ע"ד 'חתיכה עצמה נעשית 
רק  אלא  כלל,  יעלו  לא  עצמן  הקליפות  ג'  אולם  המשיח,  בימות  'עולה'  והוא  נבילה' 
ש"פ  בשיחת  בפרטיות  מבואר  זה  וענין  בפרטיות.  כאן  במכתב  וכמבואר  שניה  בתקופה 
וישלח תנש"א ושם נתבאר בפרטיות ההבדל בב' דרגות באדום – חלק אחד שהוא יתברר 
ע"י מלך המשיח )"יביאו אוצרות למשיח"( וחלק אחר שמהם משיח לא ירצה לקבל את 
הניצוצות קדושה שנפלו שם כי אם לאחר שבירת ה'קנה' )ראה שיחת ש"פ ויצא תנש"א 

הערה 78 ובשוה"ג(.  

* * *



תורת תומכי תמימים 210

קבלת מלכות המשיח - תפילה להתגלותו
 הת' מנחם מענדל שיחי' רפאלוב
תלמיד בישיבה

א
 	    להכרזה "יחי המלך" וכן בנוגע לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א - "יחי 
	      אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד" כותב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א בשיחת ב' ניסן תשמ"ח ב' לשונות: "הכרזה" ו"הכתרה", וממשיך שעל ידי הכרזה 
זו העם פועלים את המלכות. וכותב שם שמכריזים "יחי המלך" פועלים את ביאת המשיח, 
שבזה  המלך"...  "יחי  מכריזים  שהעם   – המלך  בהכתרת  גם  "וכמודגש  הק':  לשונו  וזה 
– שכבר  מודגש גם שפעולת העם היא בחיי המלך... יחי המלך, שתוכנה של הכרזה זו 
 הגיע הזמן דהקיצו ורננו שוכני עפר – כ"ק מו"ח אדמו"ר נשיא דורנו, ועד דהקיצו ורננו

דוד מלכא משיחא".

וממשיך שם שההכרזה "עד מתי" חוץ מהיותה "ציפיה", "בקשה" ו"דרישה" היא גם 
הכתרה )ענין ה"יחי המלך"( כי היא פועלת ביאת משיח. "זהו גם מה שמרעישים בעקבתא 
דמשיחא על דבר הצורך להכריז "עד מתי", שעל ידי זה מקרבים ומזרזים את הגאולה 
– דיש לומר, שנוסף על הדגשת הציפיה, הבקשה והדרישה על הגאולה.. יש בהכרזה זו 
גם התוכן דענין ההכתרה – "יחי המלך", שעל ידי זה פועלים ביאת דוד מלכא משיחא".

והנה הנאמר במפורש בשיחה שארבעת לשונות אלו הם בנוגע לעד מתי )שכולל "יחי 
 המלך"(, ובנוגע ל"יחי המלך" הרי אכן במפורש רק נאמר הלשונות "הכתרה" ו"הכרזה". אך
 גם "יחי המלך" שזה הכתרה )קבלת מלכות המלך( זה גם בקשה ותפילה ובגלל זה היא 

פועלת ביאת דוד מלכא משיחא )שהרי מקשר גם הכרזה זו ל'עד מתי'(. 

ב
ובהקדים ביאור השייך לענין התפילה )שה'בקשה' הינה פרט בדיני וגדר התפילה(: 

בליקוטי שיחות חלק י' מבאר הרבי מלך המשיח שליט"א את ענין התפילה: תפילה - 
ענינה בקשה מהקב"ה להמשיך רצון חדש שלא היה עד עתה )ושלא היה צריך להיות(. 
וזאת מכיוון שהיא המשכה מלמעלה מסדר השתלשלות. וזה לשונו הק' "משא"כ תפילה 
ענינה הוא בקשה מהקב"ה ש"יהי רצון" )וכיו"ב(, שיהיה רצון חדש כולל גם דבר חדש 
שלא היה במקור, ולכן מועלת התפילה שגם אם הייתה גזרה על דבר לא טוב ח"ו, יהפוך 

הקב"ה אותה לטוב כי על ידי תפילה מגיעים לבחי' שלמעלה מסדר השתלשלות". 

לא  ההמשכה  השתלשלות,  מסדר  למעלה  שהמשכתה  שהתפילה  מביא  שם  ובשיחה 
ודאות  אין  ולכן  בקשה  בלשון  נאמרת  ותפילה  לברכה(.  )כלי  המתברך  בהכנת  תלויה 

שהבקשה תתמלא.

בנוגע



211שער גאולה ומשיח

כלומר: ענין התפילה הוא להמשיך השפעות למעלה מסדר השתלשלות, וזה לא תלוי 
בהכנת הכלי ואין ודאות שהבקשה תתמלא.

והנה בדבר מלכות משיחת ש"פ במדבר תנש"א מוסיף ומבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א שתי סוגים בתפילה, תפילת עני ותפילת עשיר )ברוחניות(, וביניהם הבדל יסודי:

עשיר ברוחניות- מכיוון שהוא מבין ומשיג בדרגות ובגילויים שלמעלה הוא מבקש 
בתפילתו את הגילויים ולא את המלך בעצמו.

עני ברוחניות- מכיוון שלא מבין בדרגות וגילויים, לכן תפילתו היא בביטול, ולמלך 
בעצמו, והוא מקבל את מבוקשו. "ודוקא על ידי תכלית הביטול דעבד... מקבל הוא אחר 

כך גם את כל הגילויים ועשירות מהקב"ה מידו המלאה הפתוחה הקדושה והרחבה".

בלקוטי שיחות )שם( מסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שהתפילה לא תלויה 
מסביר, שבגלל  מלכות  בדבר  אך,  בקשתו.  אם תתמלא  ודאות  אי  ויש  בהכנת המתפלל 

שהעני מתפלל בביטול )היינו שהוא התכונן( הוא מקבל את מבוקשו.

ומכל הנ"ל מובן הייחודיות בתפילת עני הנאמרת בביטול וממשיכה את המלך בעצמו 
)כמבואר בדבר מלכות שם(.

ג
ולהוסיף:

ה' התגלה אליהם בעצמותו  ולכן  ישראל התבטל בתכלית להקב"ה  במתן תורה עם 
ומהותו ית'. 

ומסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שביטולם של בני ישראל להקב"ה זה היה 
"תפילת עני", שזה עורר את רצון המלך - הקב"ה, למלוך. "מה שאין כן תפילה לעני – 
אחד כזה שעומד בתכלית הביטול )כעני( – הרי הרי דוקא בגלל ביטולו )והעדר ההשגה 
בהגילויים שלמעלה(, מתבטאת תפילתו ב"לפני ה' ישפוך שיחו", לדבר עם המלך בעצמו, 
כל  את  גם  כך  אחר  הוא  מקבל  דעבד  הביטול  תכלית  ידי  על  ודוקא  יתברך...  עצמותו 

הגילויים".

ואחר כך ממשיך: "וענין זה – הגילוי דעצם המלך נפעל בשלמות הגילוי במתן תורה: 
במתן תורה היה גילוי ד"אנכי ה' אלוקיך" וההקדמה לזה הייתה בביטול בתכלית דעם 
ישראל... דוקא על ידי ביטול העם נעשה הכתרת המלך כיוון שביטולם מגיע "לפני הוי'" 

בעצמותו ומהותו ית' ושם מתעורר ומשם נמשך רצונו להיות מלך".

היינו: ביטול בני ישראל במתן תורה זה ה"תפילת עני" שעורר את רצונו של הקב"ה 
למלוך, ובגלל ביטולם למלך )"תפילת עני"( הקב"ה בפועל המשיך את מלכותו על בני 

ישראל.



תורת תומכי תמימים 212

ד
ולפי כהנ"ל הרי בהכרזת העם "יחי המלך" מקבלים עליהם את המלך ומבטלים את 
מציאותם כלפיו, וקבלת מלכות המלך בביטול זה מעורר את הרצון למלוך, וא"כ זהו ע"ד 

"תפילת עני" - לפעול במלך רצון למלוך.

רצונו(  )מעורר את  ומבקש מהמלך  "יחי המלך" העם מתפלל  ביאור: בהכרזה  ליתר 
לעולם  המשיח  מלך  ורבינו  מורנו  אדוננו  )"יחי  המשיח  למלך  בנוגע  ובהכרזה  למלוך, 

ועד"( העם מקבל ומבקש את מלכותו שתתגלה )בשלמות( בגאולה.

לבקשת  בנוגע  שליט"א1  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  לשון  את  לצטט  כדאי  ולסיום 
הגאולה בברכת 'ותחזינה עינינו בשובך לציון ברחמים': "ולאחרי שביקש זאת בתפילת 
לחש, ב"קלא פנימאה דלא אשתמע" – חוזר הש"ץ ומבקש זאת עוד הפעם, ולא עוד, אלא 

שמבקש זאת בקול רם".

* * *

1( שיחת ש"פ במדבר ערב חג השבועות תשמ"ה )התוועדויות ח"ד עמ' 2138(. 



213שער גאולה ומשיח

"נהרג בעוונות" מעת פסיקת הבית דין
הנ"ל

א
 	              הלכות מלכים )ומלחמותיהם ומלך המשיח( פי"א הלכה ג': "ואל יעלה 
		  על דעתך שהמלך המשיח צריך לעשות אותות ומופתים . . שהרי רבי 
עקיבא חכם גדול מחכמי המשנה היה, והוא היה נושא כליו של בן כוזיבא המלך, והוא 
היה אומר עליו שהוא המלך המשיח. ודימה הוא וכל חכמי דורו שהוא המלך המשיח עד 
שנהרג בעוונות, כיון שנהרג – נודע להם שאינו, ולא שאלו ממנו חכמים לא אות ולא 

מופת".

ובלקוטי שיחות חכ"ז )בחוקותי א' הערה 69*( מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
מי הרג את בן כוזיבא:

וגדולי  ישראל  חכמי  כל  "ודימו  הרמב"ם  כתב  ה"ג(  )פ"ה  תעניות  בהלכות  ראשית, 
החכמים שהוא המלך המשיח ונפל ביד הרומיים ונהרגו כולם".

כוזיבא היה אומר אנא הוא  בן  "והלא  אך הראב"ד בהשגתו כאן בהל' מלכים כתב 
מלכא משיחא ושלחו חכמים לבדקו אי מורח ודאין או לא וכיון דלא עביד הכי קטלוהו" 

– היינו שבית דין דחכמי ישראל הרגוהו.

ומכיון שלא שייכת מחלוקת במציאות, מבאר שם כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א:

ע"י  לפועל  נהרג  והראב"ד(  הגמ'  לדעת  )גם  לכו"ע  במציאות,  מחלוקת  דאין  "י"ל 
אומות העולם: ולכו"ע )גם להרמב"ם( היו מחכמי הדור שסברו שאינו המשיח, וכמו ר' 

יוחנן בן תורתא שאמר לר' עקיבא: "עקיבא יעלו עשבים בלחייך ועדיין בן דוד לא בא".

דעתם  ולפי  ודאין,  מורח  שאינו  וכשראו  ודאין,  מורח  הוא  אם  לבודקו  שלחו  והם 
שעשה  ומכיון  המשיח,  מלך  שאינו  סימן  ה"ז  הרמב"ם(  פסק  וכן  רע"ק  לדעת  )משא"כ 
מלחמות עם העמים לפי שחשב שהוא המלך המשיח אף שלא מורח ודאין )כי סבר כר"ע( 
העולם  אומות  בפועל  אבל  להרגו.  שצריך  רודף  דין  לו  יש   – וכו'  מבנ"י  רבים  ונפלו 
הרגוהו. ובסגנון לשון הרדב"ז שם: "ויש לפרש הא דאמרינן בחלק, כיון דחזיוהו דלא 

מורח ודאין קטלוהו כלומר רפו ידיהם ממנו ובאו הגויים והרגוהו".

חכמים פסקו עליו מיתה, ובעקבות כך הוא נהרג בפועל על ידי הרומיים.  כלומר, 
ומחלוקת הרמב"ם והראב"ד אינה במציאות אלא מהי הסיבה שנהרג שבגללה הוא אינו 

המשיח:

להרמב"ם המיתה היא זו שהוכיחה שאינו משיח, ולפי הראב"ד הסיבה שנהרג זה היא 
זו שהוכיחה והוא מכיוון שצריך להיות 'מורח ודאין' )משא"כ לדעת הרמב"ם בהלכה ג' 

הנ"ל(. 

ברמב"ם



תורת תומכי תמימים 214

ב
והנה יש לעיין האם ההוכחה שאינו משיח היתה כבר בעת פסיקת הבית דין ולא )רק( 

המיתה בפועל וסמוכין לכך – כמו שמביא בהערה הנ"ל - לשון הרדב"ז: 

"ומה שנראה מדברי הראב"ד שישראל הרגוהו ויש לפרש הא דאמרינן בפרק חלק כיון 
דחזיוהו דלא מורח ודאין קטליה כלומר רפו ידיהם ממנו ובאו הגויים והרגוהו"

או באופן אחר: אין הכי נמי שרק כאשר 'נהרג' בפועל 'ידעו שאינו', אולם גם אז הרי 
)טור שולחן ערוך חושן  ידי פסיקת הבית דין וענין זה נמצא בהלכה  ב'כוח' היה זה על 

משפט סעיף ב' ובנ"כ שם(: 

"אף על פי שאין דנין בחוצה לארץ דיני נפשות ודיני מכות ולא קנסות אם רואים בית 
דין שצריך לדון לצורך השעה שהעם פרוצים בעבירות דנין בין מיתה בין ממון בין כל 
מיני עונש. ואם הוא אילם חובטין אותו על ידי גוים ואמרים לו עשה כל מה שישראל 

אומרים לך".

ג
והנה מצינו בכמה מקומות בהלכה שה'בכח' של כמה ענינים פועל ומביא ל'בפועל':

]א[ לגבי כשרותו של שופר הנלקח מעיר הנידחת )ואסור בהנאה( איתא בגמ' )ר"ה, 
כח.(: "אמר רב יהודה.. בשופר של עיר הנידחת לא יתקע ואם תקע לא יצא מאי טעמא 
עיר הנדחת כתותי מיכתת שיעוריה", כלומר שלא יוצאים ידי חובה בתקיעה בשופר של 

עיר הנדחת כי נפחת שיעורו של השופר.

ומבאר רש"י: "דהא לשריפה קאי וכשרוף דמי ושופר בעי שיעור", ועד"ז בנידון דידן 
שפסק הבית דין הרי הוא כ'עומד לההרג'. 

]ב[ מצינו בש"ס ועד להלכה את המושג של 'גברא קטילא' )סנהדרין עב, ב, פא, א ועוד( 
והוא במי 'שנגמר דינו' ועד"ז במי שמותר להרגו ללא התראה )ברודף ובא במחתרת( – שם 

עב, ב.

ונתבאר בלקו"ש )חל"ח נשא ב'( ס"ג – ג' דרגות ב'גברא קטילא' ולכו"ע לאחר פסיקת 
בית דין זה דינו, )וראה לקו"ש חכ"ח עמ' 97 לגבי מי שנגמר דינו בידי שמים גדרו(. 

ואולי יש לומר לאור כל הנ"ל: דמה שפסק הרמב"ם בפי"א ה"ד )השמטת הצענזור( 
לגבי "בחזקת משיח" שכאשר "נהרג בידוע שאינו זה שהבטיחה עליו תורה", שמדובר 
על נהרג בעוונות דוקא, והמיתה היא זו שפועלת שלא יהיה משיח, וזה נפעל כבר מעת 

פסיקת הב"ד שחייב מיתה על עוונותיו, וזאת בכח זה שחייב מיתה.

ולהוסיף שלפי הרמב"ם צריך שיפסקו בית דין שמחוייב מיתה וזה פועל שאינו המשיח 
"עד  הראב"ד שם:  קודשו של  וכלשון  המוות,  זה  אינו המשיח(  )שהוא  בפועל  והבירור 



215שער גאולה ומשיח

שנהרג אז נתברר לכל שלא היה משיח".

ולאור כהנ"ל יש להמתיק את לשון קדשו בדבר מלכות שיחת ש"פ משפטים תשנ"ב 
דכאשר היה 'פסק דין' של 'הרי זה בחזקת שהוא משיח' הרי זה עצמו פעל שזה מוחלט 

ל'מעמד ומצב דמשיח ודאי' בפועל ממש.

* * *

חיים נצחיים בלי הפסק בינתיים
 הת' מנחם מענדל שיחי' תור
תלמיד בישיבה

א
 	      בגמ' מס' שבת2 "א"ל רב מרי עתידים צדיקים דהוו עפרא . . עפר אתה ואל 
שענין בחסידות3  ומבואר  המתים",  תחיית  קודם  אחת  .שעה   . תשוב  עפר      	 
החזרה לעפר הוא חלק מתהליך וסדר הגאולה, שבכדי להתעלות להגילוי דתחיית המתים 

צריך להיות זיכוך וביטול המדריגה הקודמת תחילה ע"י המיתה. 

תש"ה'(  מ'קיץ  ר'  איגרת  ח"ב  )אג"ק  המתים'  תחיית  'איגרת  הנודעה  באיגרת  והנה 
ורק לאחמ"כ  ימות המשיח  )'חוזרין לעפרן'( לאחר  ענין המוות  כי הסיבה שיש  מתבאר 
יתקיים ענין 'תחיית המתים' נובע מכך שבימות המשיח האדם מגיע לתכלית היכולת שלו 
לזכך חלקו בעולם ועצמו וזו שלימותו, אולם עדיין נותר בעולם 'רע' שאין בכוח האדם 
כלל לבררו ולתקנו ולכן צריך הוא 'לחזור לעפרו' ואז הבירור הזה יתקן את כל החלק 

בעולם ולאחר מכן יקבל ענין שלאלפי ערך בתחיית המתים, ובלשונו הקדושה:

"בימות המשיח כשישלימו בני ישראל את המלחמה ויבררו הטוב מן הרע ויופרד הרע 
מהטוב ויפקון מן גלותא אז יגיעו הם לשלמות האדם כמו שהיה קודם חטא עץ הדעת, 
שלא יהיו ישראל תחת שליטת אילנא דטוב ורע. אבל ישנה עדיין לסטרא אחרא בעולם 
בערב רב. ומובן שממילא עי"ז יש חסרון גם בשלימות בני ישראל. ולכן כל אלו החיים 
בימות המשיח ימותו קודם תחיית המתים ורק אח"כ יקומו . . ובמשך ימות המשיח עצמם 
יעלו ע"י עבודתם בסולם השלימות, שלכן ימוה"מ הוא הזמן דהיום לעשותם. ואדרבה אז 

הוא עיקר דהיום לעשותם ותכלית שלימותו.

מוסיף על זה בעולם התחי' שיעביר את רוח הטומאה כליל מן הארץ ואין חטא ומיתה 
יהיה תכלית שלימות מין  הקב”ה ישחוט ליצר הרע הוא מלאך המות, שאז  כי  בעולם, 

2( קנב ב.
3( ראה המשך תרס"ו ד"ה זה היום ע' טו. ובכ"מ.

איתא



תורת תומכי תמימים 216

האדם, לא רק כפי ערך עבודתו ושכרה". עיין שם בעומק.

אולם החל משנת תשמ"ח כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א4 ביאר ענין תחיית המתים 
באופן שיוצאים ידי חובת ביטול זה ע"י עבודת הביטול ד"ונפשי כעפר לכל תהיה"5 )וכמו 
שהיה הסדר מתחילה, קודם חטא עץ הדעת שבכדי לעלות מדריגה, לא היה מוות אלא 
ביטול(. ובל' הק'6: "וזהו הטעם שגם צדיקים יחזרו לעפרן שעה אחת קודם תחיית המתים 
]דהגם שאין רימה שולטת בהם ועד לשעה זו )שקודם תחיית המתים( היה גופן קיים מאות 
יחזרו לעפרן[. כי מכיון שע"י חטא עץ הדעת  ואלפים שנים. ומ"מ, קודם תחיית המתים 
נעשה תערובות רע בכל העולם, לכן, גם גופות הצדיקים יצטרכו לזיכוך". ומוסיף בהערה 
שם: "אלא שזיכוך זה יכול להיות ע"י הביטול ד"ונפשי כעפר לכל תהיה", ואז א"צ7 לחזור 

לעפרן כפשוטו".

ולכאורה צריך להבין סוכ"ס אמאי לא יצטרכו לביטול כפשוטו, היינו מיתה, בפרט לפי 
המבואר באיגרת הנ"ל, ובחסידות בכלל, בארוכה?

ב
מבאר  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  דהנה  בהקדים:  בזה,  הביאור  לומר  ויש 
דהעילוי שמתגלה ע"י תחיית המתים, שמתגלית מעלתם האמיתית של ישראל מצד עצם 

מציאותם8. ומעלה זו היא עיקר ותכלית הגאולה.

ובל' הק'9 "שהמעלה העיקרית דהגאולה האמיתית והשלימה . . התגלות עצם המציאות 
דישראל". 

ומעלה זו מתגלית דווקא לאחר תחיית המתים בירידת הנשמה ממקומה בג"ע חזרה 
אחר10:  במקום  וכפי שמבאר  ה'עצמות'.  בחירת  ומתגלה  ניכר  דווקא  שבו  הגשמי  לגוף 
שהקב"ה בחר בו בבחירה   .  . שבחירת העצמות היא בגוף הגשמי דווקא  "ע"פ הידוע 

חופשית שהיא מעצמותו יתברך הרי, ההתקשרות היא מצד עצמותו יתברך ממש". 

4( סה"ש תשמ"ח ח"א ע' 228. הע' 68 שם. הנסמן בהערה הבאה. ובכ"מ.
5( נוסח תפילת אלוקי נצור בתפילת שמו"ע.

6( ד"ה בלע המוות תשכ"ה, קונטרס כ"א אדר תשמ"ח )סה"מ מלוקט ח"ב( בסופו. 
7( ועפ"ז – מצינו ריבוי פעמים בתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ובפרט בשיחות הדבר מלכות 
את האיחול והעובדה שדורנו זוכה לה "חיים נצחיים בלי הפסק בינתיים", "כל בנ"י שנמצאים עכשיו נשמות 
לחיים  כלל,  הפסק  שום  בלי  עוברים,   – בריא  בגוף  בריאה  נשמה  טובות,  ושנים  ימים  לאריכות   – בגופים 
נצחיים, בגאולה האמיתית והשלימה ע"י משיח צדקנו" )קונטרס "בך יברך ישראל", ד"מ כ"ב שבט תשנ"ב 

ס"ח. ובכ"מ(.
8( קונטרס כ"א טבת תשמ"ט, ד"ה להבין ענין תחה"מ תשמ"ו, סה"מ מלוקט ח"ג.

9( ד"מ ש"פ תולדות תשנ"ב, שיחה ב.
10( שם שיחה א ס"ה. 



217שער גאולה ומשיח

וזלה"ק:  שליט"א,  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  מבאר  תשנ"ב11  ויצא  ש"פ  בד"מ  והנה 
"עתה נמצאים כבר במצב בו הגוף הגשמי ואפילו גשמיות העולם כבר נתבררו ונזדככו 
לגמרי והרי הם "כלי" מוכן לכל האורות והעניינים הרוחניים, כולל ובעיקר - אורו של 
של  העצמות  פשיטות  לגילוי  גם  ועד  והשלימה,  האמיתית  הגאולה  אור  צדקנו,  משיח 
עצומ"ה יתברך, וכפי שמתגלה בפשיטות העצמות של משיח צדקנו . . ועי"ז מתגלה הדבר 

בפשיטותו של כל אחד ואחד מישראל".

דהגאולה  לגילוי  כלי  נעשה  שכבר  הגוף,  זיכוך  לאחר  עתה  שכבר  לומר  יש  ועפ"ז 
ולכן  כנ"ל,  בו  דווקא  ומתגלה  דישראל שמתבטא  העצם  התגלות  והשלימה,  האמיתית 
לא צריך 'לבטל' את מדריגתו הקודמת לפני תחיית המתים, אלא יכולים לעבור כנשמות 

בגופים בלי הפסק לגאולה. 

הנשמה  דוקא  תהיה":  לכל  כעפר  ד"ונפשי  הביטול   של  הצורך  ג"כ  יומתק  ועפ"ז 
ששיכת )יותר, בגלוי( לענין ה'גילויים'12 ולא )כ"כ( לה'עצם', צריכה להתבטל ממדריגתה 
בגדול  להמבואר13  זאת  לקשר  יש  ]ואולי  תהיה'.  לכל  כעפר  'ונפשי  ביטול,  ע"י  הקודמת 
בישראל שהתקשרותו לקב"ה היא בעיקר מצד דרגת הגילויים ]ע"ד הנשמה[, בשביל להגיע 
בתפילתו לה'עצמות' צריך לעלות מעלה מעלה בדרך של הפשטה משאר הדרגות דגילויים 
)יציאה ממציאותו(, משא"כ תינוק ששייך להעצם ]אולי – ע"ד הגוף[ שנמצא שם לכתחילה, 

אינו צריך לבטל את מציאותו בכדי להגיע ל'עצם'[. 

"בנוגע לפועל הכונה  י"ל גם הפי' בדבר מלכות שיחת ש"פ שמות תשנ"ב14:  ועפ"ז 
היא, שהעבודה דבני ישראל עתה צריכה להיות "להביא לימות המשיח" לגלות כבר תכף 
בפועל איך שהמצב ד"הבאים מצרימה" בגלות הוא באמת מצב ד"גאולת ישראל", עי"ז 
לגלות  שהעבודה  דהיינו  המשיח",  ד"ימות  למצב  אחרים  ומכינים  בעצמם  שמתכוננים 
המתבאר  וע"ד  בהגאולה.  יסוד  שהוא  העצם  גילוי  ע"י  הוא  דגאולה  המצב  עתה  כבר 
בדבר מלכות ש"פ תולדות15 תשנ"ב: "וצריך כל אחד ואחד מישראל להוסיף ביתר שאת 
וביתר עז בהדגשת הענין ד"כל ימי חייך להביא לימות המשיח", עי"ז שכל מציאותו, תכף 
שניעור משנתו חדורה בהחיות דמשיח )שזוהי עצם מציאותו של כל אחד ואחד מישראל, 
. גם   . . וכל זה   . . ע"י התעוררות דעצם הנשמה   . משיח שבו( שמביאה לימות המשיח 
עצם  עם  הקשורים  יהודי,  של  הגשמיים  צרכיו  נתינת  כמו  פשוטים  בעניינים  )ובעיקר( 

מציאותו )נשמה בגוף(".

* * *

11( סעיף חי.
12( ראה ד"מ ש"פ תולדות תשנ"ב שיחה א שם.

13( ד"מ ש"פ תולדות תשנ"ב שיחה ב, ס"ו-ז.
14( סעיף יג.
15( סעיף יב.



תורת תומכי תמימים 218

כניסת איש ישראל לקודש הקדשים
 הת' איתן צבי שי' שפיגל
תלמיד בישיבה

א
 פסק ההלכה באיסור כניסה לקה"ק

ומקורות יחודיים על אפשרויות הכניסה לשם
 – המקדש  ובבית  הבית  בהר  ובמיוחד   – בירושלים  הקדושה  דרגות  		  
מבואר במשנה כי קודש הקדשים היא הקדושה העליונה ביותר )כלים  		
פ"א, משנה ט'(: "עשר קדושות הן, ארץ ישראל וכו', ירושלים וכו', הר הבית וכו', ההיכל 
וכו', קודש הקדשים מקודש מהן, שאין נכנס אליו אלא כהן גדול ביום הכיפורים, בשעת 

העבודה".

וכן כתב הרמב"ם )הלכות ביאת המקדש פרק שני הלכה א(: "אין כהן גדול נכנס לקודש 
הקדשים, אלא מיום הכיפורים ליום הכיפורים".

שלא  הקדשים  לקודש  או  לקודש  יכנסו  שלא  הכהנים  כל  "הוזהרו  ב:  בהלכה  ושם 
בשעת העבודה. שנאמר "ואל יבוא בכל עת אל הקדש". ומוסיף עונשו )בהלכה ג'(: "כהן 

שנכנס לק"ק בשאר ימות השנה . . חייב מיתה בידי שמים".

ולכאורה הדברים ברורים בפשטות, אשר ישנה קדושה מיוחדת בקודש הקדשים מאשר 
בכל חלקי בית המקדש, שהכניסה לשם היא רק ביום הכיפורים ורק לכהן גדול ואיסור 

מוחלט בכל מעמד ומצב אחר.

אולם מצינו כמה מקורות שמהם נראה שיתכנו כניסות נוספות לקדש הקדשים:

א. במדרש רבה )ויקרא כא,ז(: 'ואל יבוא בכל עת', א"ר יהודה צער גדול היה לו למשה 
לקודש הקדשים,  להיכנס  ]שלא  וכו'  נדחף אהרן ממחיצתו  לי, שמא  אוי  זה, אמר  בדבר 
דמפרט שם כמה עניני עתים, ושמא כוונת הציווי שלא יוכל להכנס אלא בעת רחוקה ביותר[, 
א"ל הקב"ה למשה לא כשם שאתה סבור וכו', אלא בכל עת שהוא רוצה, ובלבד שיהא 
בסדר הזה". ומזה למד הגר"א )הובאו דבריו ב'חכמת אדם' הלכות אבילות בסופו( בפשט 
הכתוב שאיסור הכניסה חוץ מכה"ג בשעת עבודה ביוה"כ אינו חל על אהרן הכהן בעצמו, 
)וראה בארוכה בספר  ולהכנס לקדש הקדשים  זה בכל עת  יכול לעשות סדר  אשר הוא 
'חבצלת השרון' )להרב מרדכי קרליבך( פרשת אחרי מות בהחילוק בין גדרי הכניסה ביום 

הכיפורים לבין הכניסה בכל עת(.

ב. בתורת כהנים )פרשת אחרי טז, ב( "דבר אל אהרן אחיך ואל יבוא . . אחיך באל יבוא 
ואין משה באל יבוא" )דבר זה מדויק מהתוספת 'אחיך' ומזה דרשו למעוטי משה מהצורך 
בסדר זה( וכן מפורש בויקרא רבה )א, טו( וראה גם בהרחבה השקו"ט )לקוטי שיחות חלק 

בחילוקי



219שער גאולה ומשיח

מ]ילואים[ כרך ב' עמ' 182 ואילך; חל"ב עמ' 28( בגדר כניסה זו - האם היתה עם בגדי 
כהונה וקרבנות.

המקדש כלי  )הלכות  כותב  ותומים  באורים  השאלה  אופן  את  בתארו  הרמב"ם   ג. 
פניו  מאחריו  והשואל  הארון  לפני  ופניו  הכהן  עומד  שואלין,  "כיצד  יא(:  הלכה  י  פרק 
לאחרי הכהן" ופשטות הדברים היא שלא זו בלבד שהכהן בעצמו היה נכנס לתוך קדש 
פי שיחת שבת פרשת  )על  ותומים, אלא אף השואל בעצמו!16  הקדשים לשאול באורים 
פנחס תשמ"ז )התוועדויות ח"ד עמ' 119 ואילך( ומדייק שם האם היו צריכים גם עבודות 

מיוחדות להעשות בקשר לכניסה זו כמו שנתבאר קודם אודות 'בזאת יבוא'( וזלה"ק:

"והנה בענין זה ישנו דבר תמוה ביותר . . מכיון שמקומו של הארון בקדש הקדשים, 
רק  לא  )א(  הקדשים  לקדש  שנכנס   - פירושו  הארון"  לפני  ופניו  הכהן  "עומד  הרי, 
ביוהכ"פ, "אחת בשנה" כי אם, ביום חול סתם, כשיש צורך לשאול בנוגע למלחמה )"אעלה 
דוקא  בגדים  בשמונה  אלא  )כביוהכ"פ(,  בד  בבגדי  לא  )ב(  וגם  וכיו"ב,  אעלה"(  לא  או 

)"מביט בחושן"(.

תמיהה גדולה יותר - שבכניסה לקדש הקדשים לשאול באורים ותומים, נכנס לא רק 
הכה"ג הנשאל, אלא גם השואל אף שאינו כה"ג, ואפילו לא כהן סתם, אלא "זר", עד לאיש 
הכי פשוט )כש"צורך הציבור בשאלתו"( דמכיון ש"השואל מאחריו, פניו לאחרי הכהן", 

לא יתכן שהכהן הי' בפנים והשואל מבחוץ, אלא, גם השואל נכנס לקדש הקדשים!"17

]ענין כניסת האומנין לתקן עניינים בקדש הקדשים אינה שייכת לנידון דידן – כמו שמעיר 
בלקוטי שיחות חלק מ']ילואים[ שם.[

ב
וביאורים  התבטאויות  עשרות  מוצאים  אנו  במיוחד  האחרונות  השנים  של  בשיחות 
כי חלק מהחידוש של בית המקדש השלישי ולעתיד לבוא, תהיה בעובדה חדשה, והיא 

היכולת של כל אחד ואחת מישראל להיכנס לקודש הקדשים!

אם נחלק את השיחות לכמה חלקים, נוכל לחלקם לכמה ביאורים ובתוספת הבהרות 

16( ולפלא גדול כיצד פשט זה ברמב"ם מתיישב עם דבריו הנ"ל בהלכות ביאת המקדש, דמשמע שם 
בפשטות שאך ורק כה"ג ביו"כ בשעת עבודה יכול להכנס. ועצ"ע.

17( והנה שקו"ט זו האם כניסה לקודש הקדשים מחוץ לסדר העבודה ביום הכיפורים דורשת הכנה רבתי 
כמו הכניסה בזמן הקבוע, כבר דן בענין זה הגר"מ זעמבא הי"ד, אולם לא בקשר לשאלה ב'אורים ותומים' 

אלא על כניסת אהרן הכהן בכל עת, וכפי שהובאו דבריו בספר חבצלת השרון הנ"ל, וז"ל:
"הנה בחידושי הג"ר מנחם זעמבא סי' י"ג נסתפק לדעת המדרש שהיה מותר לאהרן ליכנס כל שעה כסדר 
הזה האם היה צריך לפרוש ז' ימים תחילה או דדין פרישה האמורה לדורות ביומא דף ב אינו אלא בעבודת 
יוה"כ וכתב שם דאי נימא דחובת הפרישה היא מחמת גודל קדושת המקום א"כ אף כל השנה היה צריך 

פרישה קדם שנכנס אך אם עיקרו משום עבודת קדושת היום א"כ רק קדם יוה"כ הוצרך לפרוש".



תורת תומכי תמימים 220

נוספות, כך:

יהיה ב'דרגת' כהן גדול כדברי בעל הטורים על  א. לעתיד לבוא כל אחד מישראל 
הפסוק )יתרו יט, ו( 'ואתם תהיו לי ממלכת כהנים' – "אילו זכו ישראל היו כולם כהנים 
גדולים ולעתיד לבוא תחזור להם שנאמר )ישעיה סה, ו( ואתם כהני ה' תקראו". ולעת"ל 

יהיו כל ישראל בדרגה זו18 )וראה עוד בשיחת אור לי"א אלול תנש"א19(.

ובהבנת הדברים הללו ראוי ללמוד יסוד נפלא ע"פ דברי הגאון רבי יוסף ענגיל בספרו 
'גבורות שמונים' אות סד20:

עיקרו כהן, מה שאין כן הזר  "מהות כהונה יש בכלל ישראל גם בזרים, רק דהכהן 
עיקרו אינו כהן רק זר, אבל מהות וענין הכהונה יש גם בזר. ותדע שהרי מבואר במכילתא 
בתחילתה )פרשת בא מסכת דפסחא פרשה א' ד"ה בארץ( דמתחילה היו כל ישראל ראויים 
לכהונה ומשנבחר אהרן יצאו ישראל . . ובילקוט פרשת צו )רמז תקט( "חזה . . שוק . . 
התרומה . . לקחתי מאת בני ישראל ראויין היו לישראל וכשנתחייבו ניטלו מהם, כך אם 
יזכו יחזרו להן . . וכוונתו אקרא ד'ממלכת כהנים' . . ומבואר איפוא דהיה מתחילה ענין 
הכהונה בכל ישראל ואחר כך ניטל מהם על ידי החטא. ועל כן נראה שלא לגמרי ניטל 
מהם רק נשאר עדיין ענין כהונה במה שכלל ישראל, דלא מסתבר שהיה בכח החטא שהוא 
רק ענין מקריי – לא ענין עצמיי ואין סברא לומר שהיה בכוחו לסלק מעלה שהיה לכלל 
ישראל מכל וכל . . וכן יש להבין זה גם כן ממה שאם יזכו יחזור להן שלא נסתלק עדיין 

לגמרי". עיין שם דברים בהירים וברורים.

דברים אלו אף שאינם עוסקים בנדו"ד )כניסה לקה"ק( אלא בחילוק בין תרומה למעשר, 
אך ניתן לראות מהם שגם דברים שאינם אצל אדם מסוים, אין הדבר בהכרח שהוא מובדל 

ממנו, אלא ישנה שייכות שבכוחה לבוא לידי גילוי.

ב. מעין סניף להאמור לעיל מזכיר בהקשר לזה עצמו את דברי הרמב"ם בסוף הלכות 
שמיטה ויובל '"כל איש אשר נדבה רוחו . . קודש קדשים" )דבר מלכות שיחת ש"פ תזו"מ 
תנש"א בסופו; אח"ק תנש"א שם; אח"ק תש"נ שם ועוד( ומשמעות הדברים כי הרמב"ם 
ל'קודש  רוחו'  נדבה  אשר  איש  'כל  של  ומצבו  מעמדו  את  מגדיר  שלו  ההלכות  בספר 
בעבודתו של כל  )לקו"ש ח"ח עמ' 325(, אולם כאן נראה ברור כי הדבר תלוי  קדשים' 
אחד כאיש פרטי. דהיינו שישנו שינוי מיוחד של מעמד ומצב בנפש האדם לעת"ל וחיבור 

לדרגה שנראית מובדלת מכאו"א קודם לכן.

18( ראה שיחת ש"פ אחרי קדושים תש"נ הערה 44, ובמיוחד בשיחת ש"פ אחרי קדושים תנש"א סעי' ח'-ט' 
בהם רואים השייכות לעת"ל דכל אחד מישראל לקודש הקדשים.

19( בשונה מהשיחות הקודמות בהם ניתן להבין שהדבר הוא רק על חיבור לדרגת קה"ק וחיבור האדם 
למעמד ומצב זה, אך בשיחה זו די מובן שהדבר הוא כפשוטו בעולם המעשה.

20( ולהעיר שתוכן דברים אלו הובאו בעוד מקומות בספריו )ראה 'בית האוצר' מערכת אל"ף כלל קיב 
דיבור המתחיל והנה הא'; תפארת יוסף פרשת יתרו ובהערות המו"ל שם(



221שער גאולה ומשיח

ג. ענין נוסף וחד פעמי היא העובדה שמצינו שהסתירו את יהואש במשך כמה שנים 
ב'חדר המטות' מצד פיקוח נפש ]ראה מלכים-ב פרק י"א ב, ג: "ותיקח יהושבע בת המלך 
יורם . . את יואש בן אחזיה ותגנוב אותו מתוך בני המלך המומתים אותו ואת מניקתו 'בחדר 
המיטות' . . ויהי איתה בית ה' מתחבא שש שנים"[. ענין זה הוא גם מעין סניף )'ויומתק'( 
לענין זה )ראה: 'דבר מלכות' ש"פ אח"ק תנש"א שם; שיחת ערב יום כיפור תשנ"ב )דברי 

משיח סעיף יז( בארוכה; שיחת יום שמח"ת תשמ"ט(.

מכל שיחות אלו משתמע שני דברים: א. במצב של פיקוח נפש - הרי יש גדר מיוחד 
מצד 'דין קודש הקדשים' שהוא מקום המיוחד להצלת נפשות. ב. כל עם ישראל יהיה בהם 

גדר של 'כהנים ]גדולים['.

אולם מצינו חידוש נוסף ויסוד חדש:

ל"אלו  כמענה   )248 עמ'  ח"ד  )התוועדויות  תשמ"ח  שופטים  פרשת  שבת  בשיחת  ד. 
התמהים ושואלים היתכן לומר שכל ישראל נכנסים לקדש הקדשים, בה בשעה שמפורש 
כיון  – אשר  ובקרבנות מיוחדים  ביוהכ"פ דווקא  יבוא אהרן אל הקודש",  "בזאת  בקרא 
שכאו"א מישראל יהי' בדרגת הקדושה של כהונת 'אהרן הכהן' לכן יהי' מקומו בקה"ק, 
ביאור מביא כ"ק אדמו"ר מלך  ולתוספת  יהי' שם?  וכשיש אפשרות להיות שם, מי לא 
יומא  כי מפורש במסכת   - " בימי בהמ"ק מצינו מקור לדבר  המשיח שליט"א אשר גם 
)נד, א( כי בשעה שישראל היו עולין לרגל מגללין להם את הפרוכת21 ומראין להם את 
הכרובים. וראיה זו "חודרת בכל מציאותם עד כדי כך שנחשב כאילו נמצאים שם"! היינו 

דכח ה'ראיה' של קודש הקדשים נחשב בכמה ענינים ל'כניסה'!

ומכך יוצא אשר בימי בהמ"ק היו יכולים ישראל להיות בקה"ק ע"י 'כח הראיה' בלבד, 
אולם לעת"ל יכולו להכנס בגשמיות ממש!

מבאר  שם  לג(  כו,  )שמות  דבר'  ב'העמק  אנו  מוצאים  זה  נושא  לכל  חדש  ביאור  ה. 
הנצי"ב כי למעשה גם ההיכל עצמו בחלקו יש לו את גדר 'קדש הקדשים' ובשתי צורות: 
א. בדי הארון בלטו מעבר לפרוכת ובמקום מסויים זה יש לו דין קדש קדשים והוא מיועד 
היה למשה רבינו וכן לאהרן כשהיה רוצה להיכנס ל'קודש הקדשים' בכל עת! זאת ועוד 
)פרק ה' הלכה א'(  בחידושי ר' חיים מבריסק על הלכות עבודת יום הכיפורים ברמב"ם 
מחדש כי למעשה ההבדלים בין ה'קודש' ל'קודש קדשים' )פנים וחוץ( כרוכים ותלויים 
בעבודות הנעשות בהן. ולכן כל ענין הקשור ל'פנים' - לדוגמא: ההזאות על הפרוכת, אף 

שלמעשה הן מבחוץ, מכל מקום - דינו כ'פנים'!

ויסוד חמישי זה הלא הוא מבואר בארוכה בכמה שיחות יסוד בגדר ה'ארון הברית' 
– היינו  ]וממילא ב'קודש הקדשים' מקום הארון[ והוא האם היה לו גדר של 'כלי שרת' 

21( ואולי זהו גם הכוונה ב'משך חכמה' )אמור כד, ג( שדבר זה מדוייק בלשון הפסוק "פרוכת העדות" 
ולא "אשר על העדות" דזה שהיו מגללין הפרוכת מוכיח שכל יום טוב לא היתה פרוכת המבדילה בין קודש 

הקדשים לקודש!



תורת תומכי תמימים 222

'מקום עבודה', וממילא הוא 'שייך' לעבודת הכהנים 'שלוחי דידן', או שהוא גדר בפני 
עצמו ואין בו כל ענין של 'עבודה' )ראה בארוכה חידושים וביאורים בהלכות בית הבחירה 
סימן יז ס"ו )היחס בין הקודש לקודש קדשים הוא באין ערוך ללא כל הגדרה של 'עילוי' 

במדריגה(; סימן יוד )שקו"ט באם הארון הוא 'כלי שרת' או לא(.

]ולהעיר מצינו חידוש נוסף שכתבו אחרונים כי יתכן מצב שיהיה ב'בחינת יום כיפורים' 
ואז גם מצד גדרי הזמן והמקום יוכלו ליכנס לקודש הקדשים גם שלא ביום כיפור, וז"ל בספר 
חבצלת השרון בביאור שיטת המשך חכמה: "במשך חכמה ביאר דברי הגר"א עפ"י דברי 
יוה"כ  בחינת  היה  במדבר  שהיו  שנה  ארבעים  דבכל  פ"ג  פכ"ד  אמור  בפרשת  הספורנו 
שכן ביוה"כ כתוב כי בענן אראה על הכפורת וכן היה כל ארבעים שנה שהענן היה חופף 
על המשכן ואשר לכן היה אהרן מטיב את הנרות כמו שהיה כהן גדול צריך להטיב הנרות 
ביוה"כ באופן דלפי"ז באמת יסוד דין הקטורת שהיה אהרן מקטיר כשנכנס לקה"ק כל השנה 
היה כקטורת דיוה"כ עכ"ד ונפ"מ בדברי המשך חכמה דאין ענין זה נוהג אלא כשהיו ישראל 
במדבר אך לעתיד לבוא לכשיקום אהרן לא יהא מותר ליכנס כל אימת שירצה וגם נפ"מ דאף 

לאלעזר הותר ליכנס בשנת הארבעים כשהיה כה"ג".[

ג
סיכום:

ולפי כל מה שביארנו עד כה הרי יש לומר ולסכם דעתו הקדושה של כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א כך: 

א. כל יהודי מצד עצמו שייך באופן מופשט ל'קודש הקדשים'. ב. בגאולה שייכות זו 
תבוא לידי ביטוי בכמה אופנים ועד לאופנים מעשיים. ג. במצבים יוצאים מן הכלל )פיקוח 
נפש, שאילה באורים ותומים( הרי גם עתה שייכות זו באה לידי ביטוי במעשה בפועל. ד.  
שייכות זו היא במיוחד בקשר לכניסה לקודש הקדשים. ה. שורש שייכות כל אחד לקודש 
הקדשים שייך להגדרת מקום זה האם הוא 'מקום' השייך לעבודת האדם )והארון שבו 

הינו בגדר 'כלי שרת'(, או שהוא נעלה שלא לפי ערך.

ובכל הקשור למעשה כפי שיהיה לעתיד לבוא הרי כלשונו הקדוש: "ומכיון שלעתיד 
"כהנים  כהנים".  ממלכת  לי  תהיו  )"ואתם  גדולה  כהונה  בדרגת  ישראל  כל  יהיו  לבוא 
בקודש   - הוא  מישראל  כאו"א  של  שמקומו  פשוט,  וגם  מובן  הרי  דאהרן,  גדולים"( 

הקדשים, שכן, כשיכול להכנס לקודש הקדשים, איך יתכן שיהי' במקום אחר?!..."

* * *



223שער גאולה ומשיח

ה פ ס ו ה
חיים נצחיים ללא הפסק כלל22

 הת' יוסף יצחק שיחי' סייג 
תלמיד בישיבה

א
 פתיחה

נשמה בגוף כיום - חלק מהשלימות
 	         היות מלך המשיח - כ"ק אדמו"ר שליט"א בחיים נצחיים, נובעת מכך שזה 
	       הוא השלימות שצריכה להיות בעולם - אלוקות וגשמיות באופן שאינם 

מנגדים אחד לשני. נבאר בקצרה כיצד הם הדברים23:

הכל מתחיל עוד מבריאת העולם. שעל זמן בריאת העולם  "ארז"ל "עולם על מילואו 
נברא", היינו שכאשר נברא העולם היו כל עניניו בשלימותם". שלימות זו התבטאה – בין 
השאר – בכך שלאדם הראשון, ולבני האדם היה היתכנות לחיים נצחיים. "אלא שאח"כ 
ע"י חטא עה"ד, "שבא נחש על חווה הטיל בא זוהמא", וירד האדם )והעולם( משלימותו 
וממעלתו . ." ויותר מזה, והוא העיקר: נעשה הפרדה בין אלוקות לעולם. ונגזירה הגזירה 

"עפר אתה ואל עפר תשוב". 

או אז התחיל לקרות השינוי ולאחרי שהעולם והאדם היו במצב של טומאה וזוהמא, 
הגיע "הזמן דמ"ת, שאז נתעלו מירידתן, כי "ישראל שעמדו על הר סיני פסקה זוהמתן", 

ושוב באה ירידה אח"כ ע"י חטא העגל שאז חזרה זוהמתן".

ואכן - "בנוגע למדריגתם של בנ"י והעולם, הרי לע"ל יקויים מ"ש "ואת רוח הטומאה 
יועבר  והזוהמא  הטומאה  שענין  והיינו   ," וגו'  לנצח  המוות  ו"בלע  הארץ"  מן  אעביר 
לגמרי, והיינו שהעולם עצמו מצד ענינו הוא יתברר ויזדכך ולכן גם הגילוי )והעליה( 

שיבוא ע"י זה יתגלה ויחדור בעולם באופן של "לנצח"".

ז.א. שבגאולה, מכיוון שהעולם עצמו יזדכך, האלוקות תחדור בעולם, ובמילא לאחר 
שתוקן כבר חטא עה"ד לא יהי' יותר עינינים של רע ובכללם )ועיקרם( המוות.   

זה  לכך  מביא  שהוא  מכיוון  ואצלו,  הגאולה,  את  המביא  לגואל  גם  קשור  זה  וכל 
מתחיל בו. כפי שאנו רואים שכבר בגאולת מצרים )שמטרתה  מתן תורה - "וירד הוי' 
על הר סיני" - האלוקות יורדת לעולם, ביטול 'הגזירה' כדלהלן(, התבטאה התכלית של 

22( להלן פרקים ראשונים מתוך היצירה 'לעולם ועד - עוד גואלי חי' )שתצא לאור בעזה"י(. 
23( הציטוטים הינם מלקוטי שיחות חי"א, ב, שמות. ההדגשים במקור.

עובדת



תורת תומכי תמימים 224

הגאולה בגואל - משה רבינו - וזה התחיל עוד לפני הגאולה.

 כדברי כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח בדבר מלכות בא  וזלה"ק בסעיף ה': "ביאור 
הטעם מדוע עשה הקב"ה את החידוש ד"בא אל פרעה", שמשה כנשמה בגוף יוכל לקבל 
את הגילוי ד"אתפריעו כל נהורין" – יובן ע"י ביאור התוכן דגאולת מצרים בכלל )ש"בא 

אל פרעה" הוא ההקדמה וההתחלה לזה, כנ"ל(:

– מתן תורה, כפי שאמר הקב"ה למשה מיד בתחילת  "הכוונה דגאולת מצרים היא 
שליחותו: "בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את האלקים על ההר הזה". החידוש דמתן 
והמצוות למטה לבנ"י נשמות בגופים, בכדי שיוכלו למלא  נתינת התורה   – תורה הוא 
את תכלית וכוונת בריאת כל העולם: נתאווה הקב"ה להיות לו יתברך דירה בתחתונים, 
העצמות,  גילוי  יהי'  בתחתונים,  בגוף  דנשמה  והסתר  וההעלם  וההגבלה  שבמדידה 
)כביכול( כמו אדם הנמצא בגילוי בכל עצמותו בדירתו הפרטית )ומכ"ש בנוגע להקב"ה, 
בורא העולם ומנהיגו(, כפי שיתבצע בשלימות הגילוי בגאולה האמיתית והשלימה )ומעין 
שום  בלי  בגלוי  בדירתו  יהי'  הוא  מוריך",  עוד  יכנף  "ולא  כמ"ש  תורה(,  במתן  הי'  זה 

לבושים, אפילו בלי הלבושים הכי עליונים )כנף העליון(.

וכידוע, שקודם מתן תורה, היתה ה"גזירה" בין עליונים ותחתונים, שעליונים לא ירדו 
למטה ותחתונים לא יעלו למעלה, ובמתן תורה נעשה ביטול הגזירה, הנתינת כח להמשיך 
בתחתונים את הגילוי דעליונים, עד לדרגות הכי נעלות באלקות, עד דעצמות ומהות, כך 
שהגוף הגשמי בעולם הזה הגשמי יהי' קדוש, עד לדירה לו יתברך – עד שבכל העולם 

מתגלה ש"ישראל וקוב"ה כולא חד". עכלה"ק.

וכנ"ל כ"ז התחיל ממשה רבינו - הגואל שאצלו היה הגילוי של אלוקות )"אתפריעו 
וזה פועל שיהיה במתן תורה ביטול הגזירה! וידוע  שישנו  כל נהורין"( כנשמה בגוף 
דמיון בין גאולת מצרים לגאולה השלימה כמובא ברבנו בחיי24 "שהרי גאולה זו עתידה 
ל"גואל  ראשון"  הגואל  בין  דמיון  ואף  עניינים".  בהרבה  מצרים  גאולת  כדמיון  להיות 
משה  כדמיון  אחרון" עצמם כמו שכתוב25: "הגואל יהיה כאחד מאחיו נולד מאב ואם, 
שהיה גואל ראשון" ובמילא מסתבר לומר שגם המשיח יהיה הראשון שבו יתקיים חיבור 

ה"אלוקות וגשמיות" - נשמה בגוף - ועוד קודם הגאולה. )כמו שהיה עם משה רבינו(.

 אמנם יסוד זה )בנוסף ללימוד בסברא( מוצאים אנו גם בספרים הקדושים:

הרמב"ן26 מסביר שמכיוון שבגאולה יתוקן חטא עה"ד במילא יתבטל העונש - המיתה 
- אצל כל האנשים, אבל במשיח עצמו מעיקרא אינו שייך מאחר והוא זה שפועל את 
ביטול ותיקון חטא עה"ד. )ואחר שזה קורה בו, "יהי' המוות בטל מכולנו"( וזלה"ק: "וכולם 
מודים שחטאו ועונשו של אדם הראשון יתבטל לימות המשיח. אם כן, אחר שיבוא המשיח 

24( פרשת ויחי עמוד מד.
25( רבנו בחיי פרשת בהר עה"פ "אחד מאחיו ייגאלנו".

26( בספר מלחמות ה' )ויכוח( סימן ל"ט.



225שער גאולה ומשיח

לגמרי".  הוא  בטל  קודם הגאולה[  ]עוד  מכולנו, אבל במשיח עצמו  בטל  )המוות(  יהיה 
לראיה, מביא את הפסוק "חיים שאל ממך נתת לו אורך ימים עולם ועד".  

ידו  ועל  ומטה,  דמעלה  החיבור  יהי'  "וכמשנת"ל שבמשיח  כתוב27:  המאמרים  בספר 
יומשך זה בכל העולם, שיהי' "ומלאה הארץ דעה את הוי'", שגם הארץ הגשמיית . . תיהי' 

מלאה דיעה את הוי'".

דבר מלכות שיחת ש"פ חיי שרה תשנ"ב: "על-פי זה מובן מדוע יש במשיח עצמו )גם( 
הגדר של שליח, שמתבטא בחיבור ויחוד שני ענינים )יחוד מ"ה וב"ן(: מציאות לעצמו, 
]כפס"ד הרמב"ם שמשיח הוא מלך מבית דוד הוגה  כביכול, של נשמה בגוף, בשר ודם, 
בתורה ועוסק במצוות כדוד אביו כו'", ו"ילחום מלחמת ה'", דבר המוכיח שהוא נמצא בעולם 
שבו קיימים מנגדים, שמשום כך הוא צריך לנהל מלחמה – וינצח״[, יחד עם זאת - שלוחו 

של אדם )העליון( כמותו ממש.

 שכן בכדי לפעול את יחוד הנשמה והגוף בישראל )ע"י "יכוף כל ישראל לילך בה 
ולחזק בדקה"(, ויחוד הרוחניות והגשמיות בעולם, צריכים להיות בו עצמו שני הענינים 

והתאחדותם יחדיו". עכלה"ק. 

ממקורות אלו אנו רואים בבירור שהמשיח הוא זה שפועל )ועל ידו נעשה( החיבור 
"מעלה ומטה",  "מ"ה וב"ן" - נשמה בגוף - בכל היהודים )וזה מתחיל ממנו28(.

אלוקות   - ותחתונים  עליונים  חיבור  זה  הגאולה  של  והמכוון  התכלית  לסיכום: 
וגשמיות - באופן מושלם, וזה מתבטא בחיבור מושלם של נשמה בגוף - חיים נצחיים , 

וכ"ז מתחיל ונפעל ע"י הגואל עצמו. )ויש להאריך ואכ"מ.(

בדורנו - דור אחרון לגלות - מלך המשיח הינו כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש שליט"א29 
וכפי דברי כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח עצמו ושאר ספרים, למלך המשיח )ובכלל 
זה נשיא הדור( ישנם חיים נצחיים כהבטחת התורה "שלא ייכבה נרו לעולם ועד" ולאור 
נצחיים  חיים  חיים, קיבל המלך המשיח  לו  בקשת המלך המשיח30 מבורא העולם שיתן 

מהקב"ה כמאמר הפסוק31 "חיים שאל ממך נתת לו אורך ימים עולם ועד".

ולאור דברי כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח עצמו אשר ישנם לו חיים נצחיים32 החל 
מ"ימינו אלה", נשאלת השאלה: מדוע המצב כיום - עובדת היות כ"ק אדמו"ר שליט"א 

27( פרשת קדושים תשי"ד, ד"ה "על שלושה דברים". מוגה.
28( וראה לקוטי שיחות חלק ל"ה ויגש הערה 6, אשר המשיח ש"יהי' להם לעולם" תחילת פעולתו כבר 

מזמן הגלות ואפי' קודם תחיית המתים המוקדמת. )כפס"ד הרמב"ם. משא"כ דוד המלך שיקום בתחה"מ(.
29( ראה ד"ש משפטים, רמב"ם הלכות מלכים פרק י"א הלכה ד', ופסקי דינים בנושא. ועוד.

30( ראה גמרא סוכה דף נ"ב עמוד א. ובילקוט שמעוני תהילים פרק ב' רמז תרכ"א. ועוד.
31( תהילים פרק כא פסוק ה. ואשר כך דורש זאת אדמה"ז במאמריו, נביאים, ישעיה, עמ' ס -ס"א.

32( התוועדויות ה'תשמ"ט חלק א' עמוד 446 ש"פ האזינו תש"נ, ש"פ שופטים תשנ"א, ועוד.



תורת תומכי תמימים 226

מלך המשיח בחיים נצחיים - סותרת לנראה בגשמיות העולם, הפוך מחיבור של עליונים 
ותחתונים - אלוקות וגשמיות - הפוך מהמטרה!

כלומר: נכון אמנם שעובדת היות הרבי שליט"א מלך המשיח נשמה בגוף זהו כתוצאה 
מחיבור מושלם בין אלוקות לגשמיות, אך צריך להבין מדוע האופן שבו זה נעשה הינו 
באופן  חיבור   - והתכלית  מהמטרה  הפוך  הוא  זה  לכאורה  העולם?  את  באופן ששובר 

שאינו שובר את העולם. 

ב
נשמה בגוף אצל גואל ראשון ואחרון

ובכדי לבאר זה יש להקדים ולבאר, את מהות הכוחות של חיבור אלוקות וגשמיות, 
בגואל מצ"ע, ובמילא את דרכי פעולתיו בעולם עם כוחות אלו, וכיצד נעשה זה בפועל. 
בנוגע לכוח שיש בנשיא הדור מוסבר בדבר מלכות צו33: "בכדי לפעול המשכת וגילוי 
אלוקות למטה באופן של קביעות. . נדרשים שני קצוות וחיבורם יחד א: כח שהוא נעלה 
גילוי אלוקות  מההנהגה הרגילה, ההנהגה הטבעית של העולם, שיש בו הכח להכניס 
)שאינו בגילוי בעולם )מלשון העלם והסתר( מצד עצמו(, ועד לשנות את העולם, שיהיה 
'כלי' לגילוי אלוקות. ובפרט באופן של קביעות ונצחיות. . וב: הכח צריך לרדת ולהתלבש 
קבוע לקבל  . מקום  עד שיהיה בערך לגדרי העולם שדוקא אז יש בכוחו לעשות מזה. 

בפנימיות את הגילוי". 

ושני עניינים אלו מתבטאים בגואל - משה רבינו עצמו: "א( "משה" - התקשרותו )פה 
למטה( עם אלוקות שלמעלה מהבריאה )שנותנת את הכח לגלות אלוקות למטה ולשנות 
את העולם, ולהמשיך נצחיות, כח הבלי גבול - למטה(, וב( "איש האלוקים" - התקשרותו 

)כאיש( עם אלוקות שבערך הבריאה. . ובאופן שיוכלו להעשות כלים. ." עכלה"ק.

מכח  להיות  מוכרח  זה  עסקינן(  )שבכך  הנצחיות34,  לשלימות  להגיע  שבכדי  כלומר, 
העלם  שעניינו   - לעולם  סותר  שאפי'  כח  העולם,  של  הטבעית  מההנהגה  יותר  נעלה 
בקביעות  יהיה  זה  שעניין  בשביל  ולאחמ"כ  בעולם.  הקב"ה  מגילוי  ההפך   - והסתר 

ובשלימות, זקוקים שזה יירד והתלבש בגדרי העולם35.

ג
בפועל ביציאת  וכמו כן מוצאים אנו )בנוסף למהות העניין הנ"ל( אשר כך התרחש 
מצרים אשר גאולת מצרים התחילה באופן של שבירה בכל המובנים. החל מכניסת משה 

33( ח' ניסן תשנ"א. ההדגשים במקור.
34( כמובא שם בפנים שבמשה עצמו ישנו )בעקבות וכתוצאה מכך( חיים נצחיים - ראה שם בארוכה.

35( ע"ד מה שמוזכר שם )סעיף ג'( אשר גאולת מצריים באה לאחר ניסים - שלמעלה מדרך הטבע, שרק 
עי"ז אפשר לבסוף לפעול בעולם )בטבע( גילוי אלוקות באופן מושלם.



227שער גאולה ומשיח

רבינו לפרעה, שמשה מקבל את האורות הכי נעלים, אך בסדר ואופן לא טבעי )הן בגשמיות 
והן ברוחניות(  ושלב זה הינו נדבך חשוב בהגעה לשלימות - מתן תורה.

 וזלה"ק36: "מזה מובן, שבגלות מצרים ויציאת מצרים – המהוים הכנה לגילוי העצמות 
בין  פירוד  של  ממצב  המעבר  הגזירה,  לביטול  ההקדמה  מודגשת   – תורה  במתן  למטה 
במתן  ביניהם  האחדות  לשלימות  כהכנה  ביניהם,  אחדות  למצב של  ותחתונים  עליונים 
פרעה",  אל  "בא  למשה  ה'  ציווי  ע"י  נפעל  בזה  עיקרי  ששלב  לומר  ויש  עצמו.  תורה 

כדלקמן." 

בין  האחדות  לשלימות  ההכנה  התחילה  פרעה",  אל  "בא  למשה  ה'  בציווי  כלומר, 
עליונים לתחתונים שיהיה בשלימות במתן תורה.

הן  רגיל  לא  למשהו  צריך  היה  בטבע.  שחדר  באופן  היה  לא  פרעה"  אל  "בא  ציווי 
בגשמיות והן ברוחניות בכדי להכנס לפרעה. 

קודם בגשמיות: הכניסה למלך מצרים בדרישה לשחרר מליוני כוח אדם ללא שום 
משא ומתן ואף באיומים, הינה מסוכנת מאין כמוה )כמו שאכן כמעט קרה )בדרך הטבע( 

אשר "ביום ראותך פני תמות"(. זו היא אינה הדרך המקובלת בעולם - בטבע. 

ובפרט בפנימיות העניינים: "אין13 ביכולתו של גוף נברא בהשארו נשמה בגוף לקבל 
את הגילוי ד"ראות פניך" דפרעה, לראות את הפנימיות )"פניך"( ד"אתפריעו כל נהורין", 
גילוי שלמעלה מכל מדידה והגבלה". ומוסבר שם: "על כך הוצרך להיות ציווי מיוחד 
ונתינת כח מיוחדת מהקב"ה למשה. . עצמותו יתברך - שלמעלה )מכל גדר ד( בלי גבול 
וגבול - מכניסה את משה לפרעה, שגם בהיותו נשמה בגוף מוגבל יוכל לקבל את הגילוי 

ד"אתפריעו כל נהורין" מעצמותו יתברך".

אחדות  אז  לו  היה  לא  ראשון,  גואל   - משה  אצל  אשר  ביאור,  ביתר  שם  ומוסבר 
ושלימות: "בגלל מעלת משה, שמצד עצמו הוא בדרגה שלמעלה מגילוי בדיבור. . משה 
יכולים להתלבש  היו  ולא  גדולים  היו האורות  "שורשו מתהו ששם  כי  פה"  "כבד  היה 
בכלים, וזהו ענין כבד פה. . ולכן אמר "שלח נא ביד תשלח" )משיח צדקנו(, "דהיינו מי 

שהוא מעולם התיקון", בו הכלים מרובים מהכיל האורות."

אצל משה רבינו לא היה אורות בכלים באופן שווה מאחר וגם לו היה אורות מרובים. 
ולכן רצה שמשיח הוא זה שייגאל כי אצלו יש איחוד מושלם בין אורות לכלים.

"ועל זה ענה לו הקב"ה. ."ואנכי אהיה עם פיך", "פירוש, אף שמצד שרשך מתהו אין 
לך כלים כאלו אבל אנכי הוי' שעשיתי את הכלים דתיקון ואת עולם התהו אני יכול להפך 

הדבר. . וכו'".

אמר לו הקב"ה זה יהי' באופן של נס. 

36( הציטוטים הינם מדבר מלכות שיחת ש"פ בא תשנ"ב.



תורת תומכי תמימים 228

 - נס  בדרך  גילוי  היה   . שאז.  "אלא  המשיח:  מלך  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  אומר  אך 
. אבל הוא לא התרפה אז שלכן  נכונים".  "יהיו דבריו  שבשעה שמשה דיבר עם פרעה 
לאחרי זה אמר משה "אני ערל שפתים". . שלכן בכוחו לפעול יציאת מצרים )"אף שהדיבור 
הוא בבחינת גלות"(, רק בכדי שיהיה גילוי הדיבור לגמרי בכללות העולם צריכה להיות 
שבירת קליפת מצרים על ידי אנכי אהי' עם פיך". וזה מביא לאח"ז את הגילוי דמ"ת. . 

שאז משה התרפא לגמרי".

אלוקות   - וכלים  אורות  חיבור  )שעניינה  בגאולה,  שלבים  לפעול  בכדי  כלומר, 
וגשמיות( חייב גם הגואל להיות כזה, ומכיוון שמשה לא היה כזה )והראיה שהיה כבד 
פה(, לכן לא רצה ללכת לפרעה - לפעול את הגאולה. אך מכיוון שלפועל הקב"ה שלח 
את משה לגאול, אז כאשר היה צריך לפעול את הגאולה )כאשר הגיע לפרעה( נהיה נס 
)שלא בדרך הטבע( שהיה לו חיבור בין אורות לכלים, ובמילא דבר זה התבטא בכך שלא 

היתה אז בעיה בדיבור.

יגיעו  ואז  יהיה לאחר שבירת מצרים  )דיבור באופן מושלם(  והשלימות של החיבור 
למ"ת.

יציאה  רק  לא  הייתה  "הגאולה  לגאולה37:  בדרך  מצרים  'שבירת'  את  מצינו  ואכן 
. ועד ש"וה' נתן את חן העם בעיני  דמצרים )גולה( עצמה.  ממצרים, אלא גאולה גם 
מצרים וישיאלום". ושואל שם כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח ש"לאחרי שהקב"ה שבר 
את מצרים ע"י עשר המכות, למה "פתאום" הגישה של המצריים ש"וישאלו ממצרים וגו'". 
. )ולא ע"י שבירתם?(" ועונה ע"ז כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח שהרי המטרה היא 

ש"וידעו מצרים כי אני ה'" לכן הענין הזה נעשה שלא ע"י שבירה.

אך לפועל רואים שאכן הייתה שבירת מצרים )- מיצרים וגבולים העלם והסתר(, אלא 
שהמטרה והתכלית הסופית היא שהגאולה גם תחדור במצרים, אך זה התחיל ע"י שבירה.

הגאולות  לכל  בנוגע  גם  מובן  "ומזה  המשיח:  מלך  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  ואומר 
)שדומות ונלקחות מגאולת מצרים38(, עד לגאולה האמיתית והשלימה. ."

ד
וע"פ כל הנ"ל יש לבאר בד"א המצב כיום בו חייו הנצחיים של מלך המשיח, באים 

באופן ד'שבירה', ואין זה בסתירה למטרה והתכלית.

גם אצלנו "דור אחרון לגלות וראשון לגאולה" קורה אותו התהליך שקרה בגאולת 
מצרים. חיבור האלוקות והגשמיות באופן מושלם המתחיל ע"י המשיח אשר בו "הכלים 

37( הציטוטים הינם מדבר מלכות שיחת ש"פ אמור תנש"א )סעיף ב'(. ההדגשים במקור.
38( כמובן ממאמר רז"ל )בראשית רבה פרשה טז, ה( "כל המלכויות נקראו על שם מצרים".



229שער גאולה ומשיח

מרובים להכיל האורות", אצל משיח אין בעיה )שהיתה למשה רבינו( בנוגע לו עצמו39 
אצלו החיבור והאיחוד באופן מושלם40. 

של  בחינה  ע"י  דווקא  מתחיל  זה  והתכלית,  המטרה  לשלימות,  להגיע  בשביל  אך 
'שבירה' )אשר למלך המשיח יש חיים נצחיים על אף שהעולם מראה הפוך( ורק בכוחו של 

נשיא הדור לגרום לכזה דבר מאחר ולו עצמו יש כוח למעלה מהטבע. 

)וכמו שמוצאים אנו שבכלל בכדי להגיע לגאולה האמיתית והשלימה העבודה בזמן 
הגלות היא ע"י שבירת העולם - הקליפות: "וכל זה הוא הכנה להגילוי שיהי' לע"ל שאז 
יהי' ביטול והכנעת כל הענינים הבלתי רצויים כמ"ש "ואת רוח הטומאה. ." דלכן ההכנה 

לזה. . היא ג"כ באופן כזה שמכניעים את הענינים דלעו"ז(.

וכמובן וגם פשוט אשר לבסוף המטרה והתכלית זהו אשר "לא ייכנף עוד מוריך" "והיו 
עיניך רואות את מוריך" חיבור אלוקות וגשמיות  באופן מושלם, באופן ש"וה' נתן את חן 
העם בעיני מצרים וישאילום" שהעולם עצמו לא מנגד לאלוקות בהתגלות כ"ק אדמו"ר 

שליט"א מלך המשיח לעין כל תכף ומיד ממש. 

* * *

פרק א' 
'דומין ללבנה ומונין ללבנה'

 א
כיסוי וגילוי משיח בן דוד

מבואר בכמה מקומות אשר ב'מלך המשיח' ו'הלבנה' יש קשר הדוק, הן ע"פ 'נגלה' והן 
ע"פ 'חסידות'. 

חזייא  חייא  "רבי  וקיים":  חי  ישראל  מלך  "דוד  לאמרה  המקור  מובא  בגמרא41  כבר 
לסיהרא דהוה קאי בצפרא דעשרים ותשעה )רבי חייא ראה את הירח הישן של סוף חודש 
באופן של   – דבר  לעברו  )זרק  ביה  פתק  קלא  באלול( שקל  כ"ט  יום  בבוקרו של  אלול, 
תוכחה( אמר, לאורתא בעינן לקדושי בך, ואת קיימת הכי, זיל איכסי )אמר לו רבי חייא 
אנו רוצים לקדש הלילה את חודש תשרי עם הלבנה החדשה, ואתה הירח הישן עדיין 
נמצא כאן, לך תיעלם(. אמר ליה רבי לרבי חייא, זיל לעין טב וקדשיה לירחא, ושלח לי 
סימנא: דוד מלך ישראל חי וקיים )אמר לו רבינו הקדוש לרבי חייא, לך למקום שנקרא 
"עין טב" ושם תזמנו את בי"ד ותקדשו הלילה את ראש חודש תשרי, ולאחר שתעשו זאת 

39( כמבואר בריבוי מקומות אופן שלימות חייו הנצחיים של נשיא הדור - המשיח שבדור. )ראה שיחת 
שופטים תשנ"א, האזינו תש"נ, ספר המאמרים תשי"ד ד"ה "על שלושה דברים" )בלתי מוגה ובמוגה( ועוד.

40( וזה השוני והחידוש של משיח המבואר בד"מ בא )הנ"ל( גופא אשר בדורנו לא יהי' "דיבור בגלות".
41( ר"ה דף כ"ה.



תורת תומכי תמימים 230

הודיע לי באמצעות המשפט "דוד מלך ישראל חי וקיים"(".

כלומר, האמרה "דוד מלך ישראל חי וקיים" הייתה כסימן לקידוש הלבנה.

וקיים,  חי  ישראל  מלך  דוד  לבנה(  )בקידוש  לומר  "ונוהגין  ברמ"א42  שנפסק  וכמו 
שמלכותו נמשל ללבנה", רואים את הקשר ההדוק בין ה'לבנה' ל"דוד ומלכותו". 

וגילוי' מלכות  ל'כיסוי  כותב המהרש"א43 שהסיפור בגמ' שם קשור  ועל הגמ' הנ"ל 
בית דוד וז"ל: "ומבואר בסוד עיבור החודש וע"פ מ"ש בפ"ב דר"ה ר' חייא חזיה לסיהרא. 
. ושלח ליה סימנא דוד מלך ישראל חי וקיים והכוונה בסוד העיבור שדומה לו מלכות 
בית דוד כמ"ש במדרשות שכמו שהלבנה אחר ט"ו יום שנתמלאה תתחיל לחסר כן הי' 
יום עד שתתחסר  ט"ו  ומתחסרת  הולכת  וכמו שהלבנה   . דוד אחר שחסרו.  בית  מלכות 
לגמרי ואח"כ מתחדשת באורה כן אחר שתכלה ממשלת מלכות בי"ד לגמרי. . שוב יתחדש 
מלכותו ולזה כיון שכיסוי הלבנה הוא סימן. .שיכלה נשיאותו. . שלח ליה סימנא דוד מלך 
ישראל כו' ר"ל דאף שהכיסוי של הלבנה הוא סימן רע לנשיאות שיכלה הנה מצד אחר 
הוא סימנא טבא  דדוד מלך ישראל חי וקיים שאחר שיכלה הנשיאות יתחדש מלכותו 
ויצמח קרן דוד וע"כ אמר זיל לעין טב וקדשיה. . וא"ל ר' חייא אל ירע בעינך שע"י שנכנס 

יין יצא מהם סוד העיבור שיתחדש שוב מלכות בי"ד".

בספר  שנכתב  כפי  המשיח,  מלך  על  הולכת  וקיים"  חי  ישראל  מלך  "דוד  והלשון 
המאמרים עזר"ת: "והוא משיח בן דוד שמלכותו תיהיה בבחינת קיום נצחי וכמש"א דוד 

מ"י חי וקיים. ."

וכן הוא כבר בדברי אדמו"ר הזקן44: "וגם אנו אומרים בקידוש לבנה דוד מלך ישראל 
חי וקיים, והלא מבואר בכתובים שדוד לא חי כי אם שבעים שנה... אך העניין הוא דמה 
שאומרים דוד מלך ישראל חי וקיים... קאי על משיח בן דוד... אבל  על משיח נאמר נתת 

לו בחינת מתנה שאינה חוזרת ולכך יהי' חיים נצחיים". 

ואף כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א עצמו מקשר במספר רב של מקומות את "דוד 
מ"י חי וקיים" ל"דוד מלכא משיחא"45.

וב'דבר מלכות' שיחת ש"פ חיי שרה46 מקשר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א  את 
ה'לבנה' )ספירת המלכות( למשיח )ספירת המלכות(, בהקשר ש"עתידים להתחדש כמותה", 

42( קידוש החודש סימן תכ"ו ס"ב.
43( סנהדרין ל"ח ע"א. וראה גם בביאורו בדף כ"ה ע"א.
44( נביאים, ישעיה עמ' ס'-ס"א. וכן שם עמ' ע"ו. ועוד.

45( ראה דבר מלכות שיחת ש"פ  נצבים וילך תשנ"ב בסופו, דבר מלכות שיחת ש"פ נח תשנ"ב: "שהם 
עתידים להתחדש כמותה", בגאולה האמיתית והשלימה ע"י דוד מלכא משיחא, "דוד מלך ישראל חי וקיים". 
וכן ב' אדר תשמ"ח )וידיאו( "ועד באופן ש"דוד מלך ישראל חי וקיים" אבל אין זה העיקר, אלא כפי שזה 

בדוד מלכא משיחא". ועוד.
46( סה"ש תשנ"ב סעיף י'.



231שער גאולה ומשיח

 – מלכות  )בעקר(  ענינו  עצמו,  מצד  משיח   . חכמה.  )בעקר(  ענינו  מצ"ע  "משה  וזלה"ק: 
"יעמוד מלך מבית דוד".

ב
משפיע ומקבל שמש ולבנה

ומעלת  הספירות(  ראש  )חכמה,  המשפיע  מעלת  בין  החילוק  ע"ד  שזהו  לומר,  "ויש 
מלכות,  )מקבל,  הלבנה  ואור  )משפיע(  השמש  אור  בין  החילוק  ע"ד  )מלכות(,  המקבל 

הקשור עם דוד מלכא משיחא("

ושם בהערה 84: "כמודגש בזה שאומרים בנוסח קידוש לבנה "דוד מלך ישראל חי 
וקיים" ש"נמשל ללבנה" "ועתיד להתחדש כמותה", וכנסת ישראל תחזור להתדבק בבעלה 

שהוא הקב"ה דוגמת הלבנה המתחדשת עם החמה, כמ"ש "שמש ומגן ה' כו'". עכלה"ק.

 - ללבנה  קשור  וכ"ז  למשיח,  הקשר  מודגש  וקיים"  חי  מ"י  "דוד  שאומרים  בכך 
ש"עתיד להתחדש כמותה".

ואת אופן התחדשות וגילוי הלבנה מסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א פעמים 
רבות לאורך כל שיחות ה'דבר מלכות', ומהם47: "ובעומק יותר – בסגנון דתורת הקבלה 
ומקבלת אורה  כלום",  ספירת המלכות, ש"לית לה מגרמה  – קאי על  לבנה  והחסידות: 
הוי'  ומגן  "שמש  אלקים,  בשם  הגילוי  נמשך  שממנו  הוי'",  "שמש  ז"א,  בחי'  מהחמה, 

אלקים".

ההמשכה  אופן  על  מורים  החמה  אור  קבלת  באופן  הלבנה  באור  השינויים  ועפ"ז, 
והגילוי דשם הוי' בשם אלקים, ולעתיד לבוא, שתתמלא פגימת הלבנה, ולא יהי' בה שום 
מיעוט ויהי' אור הלבנה כאור החמה, יהי' שלימות היחוד והגילוי דשם הוי' בשם אלקים, 

"הוי' הוא האלקים".

נרמז  ומתחדשת(  וחוזרת  ומתמעטת  )לאחרי שהולכת  לבנה"  לומר, שב"קידוש  "ויש 
)מיעוט הלבנה( שעי"ז באים להגאולה  זמן משך הגלות  כל  ועבודתינו  כללות מעשינו 
האמיתית והשלימה )חידוש הלבנה(, שהכוונה בזה היא לעשות לו ית' דירה בתחתונים, 
שגם בעולם התחתון שאין תחתון ממנו בענין הסתר אורו ית', מצד בריאתו ע"י שם אלקים 
)ע"ד מיעוט ופגימת הלבנה(, יומשך ויתגלה אורו ית', שם הוי', שהוא שם העצם, שנעשה 
דירה לו ית', דירה לעצמותו, ועי"ז נעשה "נייחא דרוחא", כיון שנשלם רצונו של הקב"ה 

שנתאווה להיות לו דירה בתחתונים. ." עכ"ל.

כלומר, כל השינויים שישנם באור הלבנה הם כתוצאה מאופן המשכת האור האלוקי 
ברוחניות העניינים, והעבודה כיום היא לפעול את גילוי העצם - דירה בתחתונים.

47( ד"מ נח סעיף י"א.



תורת תומכי תמימים 232

ג
עצם וגילוי

ובענין הגילוי והכיסוי של הלבנה מוסבר שזה תלוי ב'עצם' ו'גילוי'48: "העילוי דמולד 
הלבנה )בר"ח( לגבי מילוי ושלימות הלבנה )בט"ו( – שמילוי ושלימות הלבנה הוא בנוגע 
לשלימות  עד  הלבנה  באור  וניתוסף  הולך  ליום  שמיום  היינו,  הגילויים(,  )בחי'  להאור 
כיון שזה עתה מתחילה  להאור,  בנוגע  )לא  היא  הלבנה  דמולד  האור, משא"כ המעלה 
בתכלית  ההעלם  שלאחרי  מגילויים(,  שלמעלה  )עצם  למציאותה  בנוגע  אלא(  להאיר, 
ברגע שלפני המולד, מתחדשת ומתגלה מציאותה של הלבנה; אלא שמציאות זו )העצם 
עד  ליום  מיום  הלבנה  אור  בהתגלות  ובגלוי  בפועל  ובאה  נמשכת  מגילויים(  שלמעלה 

למילוי ושלימות הלבנה )שגם בבחי' הגילויים נמשך וחודר העצם(".

ביחס  הוא,  בגילוי,  הוא  והאור  בהעלם  הוא  שהעצם  הכלל  יותר:  "ובעומק  וכן49: 
לההארה  קורא  לכן  בלבד,  ממנו  הארה  אלא  העצם  לקבל  יכול  שאינו  שכיון  להזולת, 
"אור", ולהעצם "העלם" )חושך(; אבל ביחס להעצם ה"ז להיפך – שההארה היא חושך 

לגבי העצם שהוא ה"אור".

זמן שנשאר  כל  אינו אלא  כדי להתקרב להעצם  במיעוט האור  מובן שהצורך  ומזה 
)שנשאר ב"העלם"(, אבל,  יכול לקבל את העצם  )זולת( שאינו  בגדר של מציאות בפ"ע 
כשמתאחד עם המשפיע ועד לאופן שנעשה כמו המשפיע, שאין ביניהם יחס של משפיע 

ומקבל, אלא שניהם שוים )"והי' אור הלבנה כאור החמה"(, אזי העצם הוא בהתגלות.

ועפ"ז י"ל שמיעוט האור בחציו השני של החודש אינו אלא מיעוט בדרגא של "אור" 
)כיון  בהגילוי  מיעוט  לא  אבל,  מהארה,  שלמעלה  להעצם  הקירוב  מפני  בלבד(  )הארה 
וניתוסף בהמנין )שמורה ומדגיש התגלות  שהעצם בא ומוסיף בהתגלות(, שלכן, הולך 
הדבר( דימי החודש )ט"ז, י"ז, י"ח וכו'( ע"י בנ"י, כיון שהולך וניתוסף בהתגלות העצם 

)שלמעלה מהתגלות האור(. עכלה"ק.

כלומר, כיסוי הלבנה אינו מורה על שינוי בלבנה כלל אלא רק מצד כך שהגילויים 
הם למעלה מכלי המקבל, ובזמן שהלבנה אינה נראית זהו מחמת ש"העצם מתגלה" אבל 
לא בשייכות לגילוי50, ובמילא בגאולה האמיתית והשלימה כשיהי' התאחדות מושלמת 
בין ה'משפיע' ל'מקבל' במילא העצם יהי' גם בגילוי הנראה ועוד יותר מזה - "והי' אור 

הלבנה כאור החמה".

המשיח  מלך  על  ומדברת  שייכת  הלבנה  התחדשות  אשר  לעיל  שנתבאר  מה  וע"פ 

48( ד"מ תולדות סעיף ט', ועיין שם בארוכה.
49( ד"מ וישלח, סעיף ה'. ועיין שם בארוכה.

50( שהרי כשרואים את ה'לבנה' לא רואים אותה עצמה אלא את האור שלה אבל כאשר האור הולך 
מתגלה העצם - הלבנה עצמה.



233שער גאולה ומשיח

ש"דוד ומלכותו נמשלו ללבנה" רואים אנו שכיסוי וגילוי הלבנה זהו הכיסוי51 והגילוי 
של מלך המשיח!

ובמילא היום כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ע"ד הלבנה - חי וקיים אך לא רואים 
אותו לא בגלל חסרון או שינוי בו אלא כתוצאה מהעדר גילוי מלמעלה. )וזהו לא 'נסיגה' 

אלא מחמת ההתקרבות למאור כמוסבר שם( 

ד 
המשכת העצם בגילוי בתקופה הכי אחרונה

וע"פ כל הנ"ל י"ל שהעבודה היום היא להביא את העצם - מלך המשיח - לידי גילוי, 
כמודגש בהמשך השיחה לש"פ תולדות52 הנ"ל, ששם מקשר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א את 'עצם' ו'גילוי' הלבנה המוסבר בארוכה בשיחה, למלך המשיח, וזלה"ק: "יש 
לומר, ש"אויר )רוח( של משיח" הוא למעלה גם מ"אורו של משיח", כי, אור של משיח 
מורה על ההתגלות דמשיח ע"י פעולותיו )כמו "ילחם מלחמות ה'" עד ש"נצח", וכיו"ב(, 

משא"כ אויר של משיח מורה על העצם )חיות( דמשיח,

)מציאות שקיימת גם לפנ"ז למלכות( בתור מלך המשיח,  כלומר, התגלות מציאותו 
ולאחרי התגלות מציאותו )אויר שבאין ערוך מאורו של משיח(, מתחילה ההתגלות לעיני 

כל ע"י פעולותיו )אור של משיח(.

דוד  )"מצאתי  מציאותו  בהתגלות  הוא  המשיח  דביאת  החידוש  שעיקר  מובן  ועפ"ז 
את  לגאול  פעולותיו  ע"י  כל  לעין  )התגלותו  שלאח"ז  הענינים  פרטי  כל  כי,  עבדי"(, 
מציאותו,  מהתגלות  והסתעפות  כתוצאה  באים  המשיח(,  דימות  הענינים  וכל  ישראל, 
וכלולים בה, כשם שמולד הלבנה כולל התגלות אורה באופן של הוספה מרגע לרגע עד 

למילוי ושלימות הלבנה."

כלומר, גילוי העצם של מלך המשיח )"התגלות מציאותו"( זהו עיקר החידוש בגאולה 
האמיתית והשלימה, וכל השאר זהו הסתעפות בלבד. וזהו כל עבודת בנ"י בזמן הגלות - 

להביא ההתגלות של מלך המשיח.

   וכדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, וזלה"ק53: "ובפשטות, שברגע זה ממש 
פותחים את העיניים ורואים שמשיח צדקנו נמצא עמנו בביהכ"נ ובבהמ"ד זה, בשר ודם, 

נשמה בגוף, למטה מעשרה טפחים".

* * *

51( בטעם הלשון 'כיסוי' ראה אשר בד"מ וישלח מוזכר הלשון "שהלבנה נעלמת ומתכסת" אע"פ שאין 
דבר פיזי המכסה את הלבנה אלא רק העדר אור.

52( תשנ"ב.
53( התוועדויות תשמ"ד ח"ד עמ' 2213.



תורת תומכי תמימים 234

פרק ב'
 משיח בן דוד וחיים נצחיים 

א
משיח בן יוסף ומשיח בן דוד – לעולם ועד

בכמה מאמרי חז"ל מצינו54 אשר רק לאחר מיתת משיח בן יוסף במלחמה, יזכה משיח 
בן דוד לחיים נצחיים, ומהם: "כיוון שרואה משיח בן יוסף שנהרג אומר לפניו רבש"ע 
איני מבקש ממך אלא חיים. אמר ליה עד שלא אמרת כבר התנבא עליך דוד אביך שנאמר 

"חיים שאל ממך נתת לו אורך ימים עולם ועד".

והנה ידועה דעת כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח55 אשר אע"פ ש"אין למדים מן 
האגדות56" הרי בעניינים שאינם בסתירה להלכה לומדים, ואפי' למעשה57.

לימוד  מהם  ויש  להלכה,  סותרים  אינם  דלהלן  והדברים  מאחר  בנידו"ד:  י"ל  ועד"ז 
למעשה58, הרי אז ניתן ללמוד מזה.  

מהקב"ה  המשיח  מלך  ששאילת  נראה  שמעוני'  וה'ילקוט  הגמרא  מדברי  ובנידו"ד: 

54(  סוכה נב, א. ילקוט שמעוני תהילים פרק ב' רמז תרכ"א.
55( לקוטי שיחות חלק י"ט עמ' 86 ושם: "וקיים כלל ש"אין למדים מן האגדות" הרי זהו רק כאשר הלימוד 
מהאגדה סותר להלכה, אך כשאין סתירה, ניתן ללמוד הלכה מאגדה ולהסתמך על כך" וענין זה הוא ע"ד 
"אין משגיחין בבת קול" )קונטרס תורה חדשה סעיף ז( שכאשר ה"בת קול" באה לחלוק על ד"ת אין משגיחין 
ולהעיר  מדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח  נגד כללי התורה משגיחין בה - עיין שם.  זה  בה, אבל כשאין 
שליט"א בש"פ נשא תנש"א: "כידוע ש"כל איש ישראל יכול לגלות תעלומות חכמה ולחדש שכל חדש בתורה, 

הן באגדות הן בנגלה והן בנסתר. .". )תניא, אגרת הקודש סימן כו(.
56( ירושלמי פאה פ"ב ה"ב.

57( ולכאורה גם לדברי חז"ל הנ"ל  על אף שע"פ לשון הרמב"ם מ"ולכל אלו הדברים לא יידע אדם איך 
יהיו", קשה מ"מ יש לימוד בהאמור השייך למעשה ובפרט שהמדובר כאן הינו למפרע - וי"ל שבכדי ללמוד 
מכך לפני שזה קרה - אין הכי נמי "לא יידע. . איך יהיו" אבל לאחר שזה כבר קרה, אינו שייך, וניתן ללמוד 

ולקשר לכך. )אך אם זה אינו סותר להלכה למעשה, גם לפני שזה קרה זה אפשרי, כנ"ל בפנים.(
58( להעיר משו"ת הרשב"א ח"א סתי"ח דכל אגדות חז"ל הנוגעות לאמונה במלכות בית דוד ולתחיית 

המתים הרי יש לקבלם כפשוטו וז"ל: 
"ואמנם ההגדות וכל מה שבא מן הספורים הרבים בתלמוד ובמדרשות ננהיגם על זה הדרך כלם. ונחלק 

אותם לפי זה לד' חלקים. 
 . . החלק השני כל המאמרים שיספרו בחדוש שום דבר יוצא ממנהג הטבעי וסדורו ההקשי שהוא מכלל 
ויהיה בדברים שיש להם חזוק מבואר  המין הראשון מן הנמנעות שאי אפשר התחדשו בזולת רצון אלהי. 
ומזה  והנביאים.  התורה  מופתי  כשאר  הסדר  בשאר  נפרשם  ולא  גלויים  נשאירם  כלם  אלו  הנה  באמונה. 
המין כל המופתים שנזכרו שנעשו לחסידי הדורות כאותם הנזכרים בפרק החסידים ובזולתו. ובכל המאמרים 
כל הנתלים בהגדלת המקדש. כאותם שנזכרו  ובכללם  וההצלחות  וחזרת המלכות  בביאת המשיח  הנתלים 
בשלא הפילה אשה מריח בשר הקדש ולא נכנס זבוב בבית המטבחיים. ושלא כבו גשמים אש של עצי המערכה. 
וכן כל המאמרים הנתלים בבטולי השמדות והגזרות בכל דור. וכל שכן המאמרים הנתלים בתחיית המתים 

אשר היא אחת מיסודות אמונתנו".



235שער גאולה ומשיח

חיים היא מכיוון שרואה שמשיח בן יוסף נהרג במלחמות )- גוג ומגוג - כמובא בארוכה 
במקום אחר.( ובמילא יש לראות האם כבר היתקיימו דברי חז"ל הנ"ל.

כ"ק  על  המשיח  מלך  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  דברי  הם  אלו  שאולי  בד"א  לומר  ויש 
של  עניין  מהווה  הענינים  כל  את  גילה  שהרבי  "העובדה  וזלה"ק59:  מוהריי"צ  אדמו"ר 
בזבוז ממש... והכל בשביל הנצחון. וכשכל זה לא הועיל הרי – כפי שמוסיף הרבי ב"מאמר" 
– "המלך עצמו עומד בקשרי המלחמה", כך נהג הרבי שלא עסק אך ורק בענינים נעלים.. 
הוא עצמו עמד בקשרי המלחמה. אילו זכינו – היו כל הענינים האלו מספיקים לנצח את 
המלחמה, והרי היה מוליכינו לקראת המשיח. אך מאחר שלא התמסרו אליו כפי הצורך 
– לא הספיק גם זה ואז, כפי שמוסיף הרבי במאמר, משליך המלך חייו מנגד. )כ"ק אדמו"ר 
שליט"א בכה הרבה ולבסוף סיים:( מאחר שהרבי לא מוסיף עוד במאמר, והמאמר אף הוא 
תורה, הרי פסק התורה הוא שעתה די בכך, יש רק לאזור כוח וגבורה לנצח במלחמה, והרי 

יוליכנו לקראת המשיח".

כלומר, ישנו כאן רמז למהלך שכתוב שיעבור משיח בן דוד, ש"לאחר שרואה" שמשיח 
למען  מנגד  חייו  ו"משליך  נלחם  בזה60([  )כהרמזים  יוסף"  "בית  שמו"  ]"יוסף  יוסף  בן 
נצחון המלחמה" וכמבואר61, שגם משיח בן יוסף ילחם מלחמות ה' – וכדיוק כ"ק אדמו"ר 
שליט"א מלך המשיח שאלו הם אינם מלחמות גשמיות בכלי נשק62, אלא באופן של שלום 
שרק התוצאה שלהם היא גשמית, במילא במלחמות אלו קורה התהליך המוזכר, ומשיח בן 

דוד - כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח קיבל כבר את החיים נצחיים.

"גוג  במלחמת  לניצחון  בנוגע  מלך המשיח63  אדמו"ר שליט"א  כ"ק  בשיחת  וכמובא 
ייהרג בהם, - ששם מסביר  יוסף  ומגוג" - שאלו הם המלחמות המדוברות שמשיח בן 
שאלו הם חלק מ'מלחמות המשיח' )שכנ"ל גם משיח בן יוסף ילחום(, ובמלחמה זו פועלים 

נצחון ע"י חינוך ילדי ישראל.

59( משיחת ויק"פ, ה'שי"ת.
60( וראה בארוכה שיחת ש"פ בלק תש"נ דכמעט מפורש דזה קאי על כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ וראה מה 

שהרחיב בזה הגרשד"ב שי' וולפא בספרו יחי המלך המשיח עמ' קי ואילך.
61( מכתב כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח. הובא בספר 'מבשר טוב' עמ' צ.

62( שיחת ו' תשרי תשכ"ז. וכלשונו "דווקא מתוך מלחמה של שלום". ועוד. הערת המערכת: וראה שו"ת 
ילחם  המשיח  ה"ד שמלך  ממלכים  בפי"א  אף שכתב  "ברמב"ם  פא(:  סימן  ד  חלק  חיים  )אורח  משה  אגרות 
מלחמות ה' שיש מקום לומר שיהיה בכלי זין, הרי כתב אח"ז בפי"ב ה"ב שרק מלחמת גוג ומגוג יהיה בתחלת 
כי מלך  הוזכר  דיחזקאל לא  ובקראי  בימות המשיח,  עוד מלחמה  ימות המשיח שמשמע שאח"כ לא תהיה 
המשיח וישראל ילחמו בכלי זין אלא השי"ת יהרגם בדבר ובדם וגשם ואבני אלגביש ואש וגפרית". וראה מה 

שכתב בדברות משה )בבא בתרא סימן נח הערה קח(.
63( משיחת פסח שני תש"מ – בלתי מוגה.



תורת תומכי תמימים 236

ב
משיח בן יוסף בדורנו

ועדיין צ"ע: מאחר שכ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח אומר שגם משיח בן יוסף לא 
ייהרג, וזלה"ק64: "ועל ידי זה זוכים לגאולה האמיתית והשלימה – על ידי משיח בן יוסף 
ומשיח בן דוד. כדאיתא בספרים שלאחרי היסורים שכבר עברו אזי נעשה העניין ד"חיים 
שאל ממך נתת לו" אפילו אצל משיח בן יוסף – כפי שדובר פעם". ויש לבאר מהו אופן 

"העניין של חיים שאל" של משיח בן יוסף והשוני למשיח בן דוד. ואכ"מ.

לא  נצחון המלחמה"  למען  מנגד  חייו  "משליך  י"ל שמצב של  להכי,  וכיוון דאתינן 
ו(כ"ק  מאחר  מוחלט,  ובאופן  בפירוש  השיחה  בפנים  נשלל  לא  שזה  )אף  שוב65   יקרה 
וכו',  מנצח"  ענינים  "בכמה  במלחמותיו  המשיח  המשיח66 שמלך  מלך  שליט"א  אדמו"ר 
ובמילא יוצא שאם "פסק התורה הוא שעתה די בכך" ו"יש רק לאור כוח וגבורה לנצח 
במלחמה" ואנו כבר מנצחים ו"עד למעמד ומצב דהרי זה משיח בוודאי"67 במילא מובן 
שאין צורך למלך "להשליך חייו מנגד – למען נצחון המלחמה" שהרי אנו כבר מנצחים. 

וכהשיחה במק"א וזלה"ק68: "וממשיך הרמב"ם – וינצח: כלומר, אם יוצאים "למלחמת 
אימתה  עלייהם  "תפול   – ממילא  בדרך  מנצחים  אלא  ללחום,  אפילו  צורך  אין  אזי  ה'" 

ופחד"... אם רק ישנו "ואנחנו בשם ה' אלוקינו נזכיר" אזי "יעננו ביום קוראנו"".

64(   שיחות קודש תשי"ט י"ג תמוז.
65( וכפשוט שהשקלא וטריא מתייחסת לדברים בפ"ע, ולא לעצם העניין.

66( חיי שרה תשנ"ב בבלתי מוגה, ובמוגה. 
67( משפטים תנש"א.

68( שיחת ש"פ ראה, אלול, תשל"ה – בלתי מוגה.



"שבכאו"א מישראל יש ניצוץ מנשמת משיח - בחינת היחידה שהיא ניצוץ 
היחידה  גילוי  ע"י  ולכן  צדקנו  משיח  של  נשמתו  הכללית  יחידה  מבחינת 
היחידה  דבחינת  הגילוי  ופועלים  וממהרים  מזרזים  מישראל  שבכאו"א 
הכללית בביאת משיח צדקנו שאז יהי' הגילוי דתורה חדשה מאיתי תצא . . 

תורתו של משיח"

)דבר מלכות משיחת ש"פ ש"פ נשא תנש"א ס"י(

שער
תורתו

של משיח



תורת תומכי תמימים 238

פתיחה
סברות רוחניות בתורתו של משיח*

א
		 הקדושה של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א  מצינו סגנון הסברה   
		 שחוזר על עצמו ריבוי פעמים, והוא, הסברת עניינים בנגלה על ידי 
סברות רוחניות )'מופשטות'( ועד ופעמים הסברות נוגעות לענינים שיש להם גדר הלכתי. 

בכדי להבין את שורש הדברים עלינו לעיין תחילה במהות ההבדל בין אופן הלימוד 
ומהות הסברות  בין חלק התורה הנגלה לזה הנסתר. 

ובהקדים: גבי אופן לימוד שכל בכלל מבאר כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ1 וזלה"ק: דכלל ידוע 
דכל מושג הוא רוחני לגבי משיגו שהמשיג הוא חומרי לגבי המושג, דבכל מושג ומשיג 
גם אחרי אשר המשיג תופס בהמושג והמושג מתקבל בהמשיג, בכל זה הנה משיג ומושג 
ה״ה חלוקים בגדרים מיוחדים, דהמשיג הגם שהוא משיג שכלים רוחניים, אבל מהותו 
הוא גשמי שהלא גם המוח שהוא כלי אל השכל הוא חומרי ומוגדר בהגדרות גשמיות . 
. והמושג הנה גם הפחות שבמושגים וכמו כח החכמה שבמעשה שהוא כח היותר אחרון 
שבכ השכל ובחכמת המעשה הוא דרגא היותר אחרונה והוא מה שהארת הכח מתלבש 
באופנים וגלגלים חומריים אשר בתנועתם וגלגולם מביאים איזה תועלת בענין גשמי כמו 
טחינת הדגן והדומה הנה גם מושג כזה הוא בגדר רוחני לעומת חומריות המשיג ולהיותו 

רוחני בעצם מהותו . . וההשגה שענינה לאחד ולחבר את המשיג והמושג'.

משמעות הדברים: כל השגת איזה שכל שיהיה, אפילו בדבר הגשמי ביותר, הוא ענין 
מופשט, עמוק,  'זך ומעולה' לעומת השכל המשיגו שהלומד צריך להפשיט ולהתעלות אל 

עומק ו'זכות' המושג על מנת להשיגו. 

אחר:  במקום  הריי"צ2  אדמו"ר  כ"ק  שכותב  כפי  שכליות,  בסברות  הוא  מכך  ויותר 
"בגליא שבתורה אנו רואים במוחש דנקל יותר להבין עניין חמור ומסובך בהלכה מכמו 
תופס  דכאשר  תפיסה,  ידי  על  בא  השכל  דהשגת  הדבר,  וטעם  סוגיא.  באיזה  ממנו  קל 
מקום  לו  יש  מ"מ  ביותר  מסובכות  שסברותיו  הלכה  דבר  אף  כי  מבינו,  הוא  אז  בעניין 

*( מהדורה קמא. נלקט ונכתב ע"י הת' מנחם מענדל שיחי' תור ונערך ע"י חברי המערכת.
1( ספר המאמרים תש"א ע' 111. )עם מעט הוספות(.  

2( קונטרס לימוד החסידות פי"א.

בתורתו



239שער תורתו של משיח

לתפוס בו ולהשיגו, לא כן בסוגיא גם אם היא קלה בסברותיה ביותר מכמו סברת ההלכה, 
אבל מאחר שאין לו במה להתפס בה ע"כ כבד לו להשיגה".

וממשיך בביאור ובמהות ההבדל בין הסברות בנגלה ועד לכאלה המופשטות ביותר 
לסברות ברוחניות העניינים והסברה ע"פ תורת החסידות: 'כן ויותר מכך בתורת החסידות 
בטהרות  שתהיה  איזה  חמורה  סוגיא  כשלומדים  הנגלה  תורת  אשר  בשעה  בא  דהנה 
וקדשים, או בניזיקין ומועד, הנה מציאות גוף ההלכה בנגעים או בקורבנות, בטוען ונטען 
או בד' רשויות לשבת, הרי גוף המציאות אשר אודותה יתווכחו ויתפלפלו בסוגיא ההיא 
ידוע ומושג לכל בעצם גוף מציאותו אבל כאשר לומדים הסוגיות בהלכות ההם עצמם 
בתורת החסידות, והרי גוף מהות מציאותם של ההלכות רחוק מתפיסת השכל דבגליא 
אבל  הלכה,  בדיני  תופס  הנה  במישוש  לו  ידוע  המציאות  מהות  דגוף  מאחר  שבתורה, 
פרטי  גם  הנה  מוחשית  בידיעה  לו  ידוע  בלתי  המציאות  מהות  דגוף  החסידות  בתורת 

ההלכה קשה לו לתפוס בהם'.

דהיינו, ש'עולם המושגים' אודותם מדברת ובהם דנה תורת החסידות הינם מושגים 
וכל הגדרותם בשכלנו אינו אלא  מופשטים לכתחילה מהגדרותינו הגשמיות, שכליות, 
'מלמעלה למטה' ומלכתחילה ניתן להבנה רק ע"י ביטול מוחלט להנכתב בתורה3, שלא 

בערך לגליא דתורה4 המדברת ב'עולם מושגים' גשמיים שכליים5.

ועפ"ז יפלא יותר שיטה זו בהסברת עניינים שלמים בנגלה ע"פ סברות רוחניות )גם 
על  מדובר  אין  הנגלה.  מסברות  במהותם  ששונות  החסידות(  מתורת  הלקוחות  כאלה 
הבדלים במושגים שונים בין חלקי התורה האלו, כי אם צורת לימוד ו'הסתכלות' שונה 
לחלוטין בעוד תורת הנגלה מתייחסת למציאות העובדתית הגשמית ופוסקת  לפיה תורת 

החסידות 'מדברת בעליונים ורומזת בתחתונים'.

ב
והיא,  החסידות,  תורת  של  ומהותה  תכליתה  ענינה  אמיתית  שזוהי  מובן  באמת  אך 
לחבר הנגלה והנסתר על ידי גילוי עצם התורה הנעלית משניהם - היא תורת החסידות

3( בספה"מ תרס"ו ע' יג: 'בלימוד החכמה כשצריך לבוא להשגה עליונה יותר המובדלת מהשגה הראשונה 
צ"ל תחלה ביטול ההשגה הראשונה וכמו ר"ז צם מאה תעניתא כדי לשיכח תלמוד בכדי שיוכל לקבל תלמוד 
ירושלמי כו' דלכאורה הלא בלימוד ידוע שמענין א' היינו מהשגה קטנה באין אח"כ להשגה גדולה יותר.. 
וכאן הי' צריך לשכוח כו', אך זהו לפי שאין תורה כתורת א"י שמובדל בערך מתלמוד בבלי.. הי' צריך לשכוח' 
עיי"ש. וראה הע' 5.                                                                                                                                                              

4( שלכן נזהרים מלחדש בחסידות )אלא רק פירושים ראה דב"מ אחו"ק ס"י ובמדבר בסופו(: שבנגלה 
עיקר הענין זה לחדש חידושים, משא"כ בפנימיות התורה שעיקר ענינה זה לקבל את דברי הרב. )מאמר ד"ה 

פדה בשלום תשי"ב )נערך ע"פ סרט הקלטה((. 
5( וכפי שמסביר כ"ק אדמו"ר הריי"צ )שמח"ת תר"ץ. לקוטי דיבורים ח"ב( ההבדל בין שכל אנושי - 'שכל 
הנקנה' לבין שכל אלוקי - 'שכל עצמי': 'יסוד החסידות הוא שכל עצמי ושורש החסידות הוא חיות אלוקי 

גלויה.. מציאות המהות של שכל עצמי היא מהות מציאות אחרת לגמרי מאשר שכל אנושי'.



תורת תומכי תמימים 240

וכדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א  בלקו"ש חט"ו6: "ההפרדה בין סתים לגליא 
שבתורה היא רק בהתפשטות של התורה אשר כל עניין מסודר בפ"ע אך בעצמיותה של 
התורה . . אין שום הגבלות ודרגות - עצמיותה של התורה היא העצמיות הן של הסתים 

והן של הגליא שבתורה, ולכן יכול להיות באמצעותה איחוד של הסתים וגליא".      

ועצמיותה של התורה המאחדת סתים וגליא, היא היא תורת החסידות.                                                                             

ובפרטיות יותר: בשיחה ע"ד חלוקת הש"ס תשנ"ב7 מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א וזלה"ק: "ע"י גילוי תורת החסידות ע"י אדמו"ר הזקן שהיא בחינת יחידה שבתורה 
ויתירה מזה - עצם התורה. שלמעלה מד' חלקי הפרד"ס )כנגד נרנ"ח שבתורה( למעלה 
מתורת הנסתר )קבלה( ותורת הנגלה, ולכן בכוחה לחבר שניהם יחד . . והנסתר והרז גופא 
יהיה מושג בנגלה.. שנוסף לזה שבתורת החסידות באו ביאורים לעניינים שונים בנגלה 
. . לימוד החסידות מכניס חיות בכל ענין8 . . שבתורה . . החידוש בנגלה דתורה על ידי 
תורת החסידות הוא לא רק בהבנת פנימיות העניינים )שבנגלה( בשרשם למעלה . .  אבל 
בפועל הם ב' אופנים שונים בלימוד עם כללים שונים . . אלא גם הפנימיות של העניינים 

שבנגלה )לפי כללי הנגלה( עצמם"9. 

ומכ"ז מובן ברור שזוהי אמיתית ענינה של תורת החסידות ותורתו של משיח )כמבואר 
מפעפע  חודר  ולכן  התורה'  'עצם  אם  כי  שבתורה  'פרטי'  כחלק  שאינה  בארוכה(,  שם 

ומתגלה בכל חלקי התורה החל מנגלה.

ג
איחוד זה בין נגלה לחסידות אפשר לחלקו לכמה דרגות זו למעלה מזו, כדלהלן:

עצמם  מצד  'מופשטים'  מושגים  על  ומיוסדים  הקשורים  ההלכה  בעולם  חלקים  ]א[ 
כגון - הלכות שנקבעו כזכר לנס, ובכלל גדרי קדושה )בית המקדש, הקדש וכד'(, וטהרה 

6( וישלח י"ט כסלו. שיחה ג. מובא כאן בתרגום ש"י מכון לוי"צ.
7( סה"ש תשנב ב.

8( ראה בארוכה קונטרס 'ענינה של תורת החסידות'
9( איחוד בין אופני לימוד שונים בין חלקי התורה מצינו אצל חביב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
הלא הוא הגאון הרוגאטשובי שהתחיל בהדרגה משנת תרס"ג ]![ 'דרך לימוד חדשה, שיטה עיונית להסברת 
ההלכה ע"פ דרכי ההגיון של הרמב"ם בספרו מורה נבוכים ובספרו מילות ההיגיון. בעל צפנת פענח מביא 
חידושיו, סברותיו והגדרותיו בהלכה בשפה חדשה. הוא מביא הנחות ומושגים.. ניבים וביטויים שאין אנו 
מוצאים אותם בספרות התלמודית מלבד במורה נבוכים ובספרי הפילוסופיה של הקדמונים'. )מפענח צפונות 

פ"ז(.
להעיר שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א משתמש גם בדרך זו פעמים רבות ומסביר ומאחד בין חקירה 
לנגלה ועד לחסידות ועניינים אלוקיים מופשטים. )לדגומא לקו"ש חט"ז וארא ה'. גבי המחלוקת באופן מכות 
מצריים ד' או ה' מכות בכל מכה, אופן חדירת המכה ליסוד המציאות של הדבר המוכה, האם חדר לארבעת 
היסודות או גם לכח ההיולי, ואופן ביטול חמץ ע"פ הנ"ל. מאמר 'וספרתם לכם' תשמ"ז ע"פ המובא במו"נ 
שדבר המעורב מב' יסודות שתמצא יסוד א' ממנו בנפרד בהכרח לומר שגם יסוד הב' נפרד בפ"ע ומסביר שכן 

צ"ל גם בטעמים על תוכנה ומהותה של ספירת העומר! וי"ל עוד(.            



241שער תורתו של משיח

יותר בעניינים אלו שסברות ההלכה בהם תהיה בהתאם  ועוד, הרי פשוט  וכו'  וטומאה 
למעמדם ומצבם של הנידונים - רוחניים. 

בחלק זה הרי לכאורה פשוט יותר שהסברות יהיו רוחניות מצד עצמן שהרי גם ה'נשוא' 
– הענין שייך לעולם רוחני )ומכל שכן עניני כוונה בתפילה, אמונה, יראה ואהבה, תשובה 

ועוד( שאף שהם יסודות בהלכה, פשוט שענינם יוסברו בסברות רוחניות.

]ב[ דרגא גבוהה מזו המראה על איחוד מושלם בין תורת הנגלה לתורת החסידות הם 
סברות רוחניות בעניינים השייכים לנגלה שבתורה, ועד למחלוקות בעניני הלכה בפועל. 
ופעמים רבות10 שמראה בתורתו הק' איך שלולא הסברה ע"פ חסידות אין אפשרות אחרת 

להסברת עניינים הלכתיים11.

'יחידה'  המושג  גדר  יסוד  על  נגלה  בעניני  ביאורים  והיא  יותר  נעלית  דרגא  ]ג[ 
שבתורה ובאדם – וראש לכל: היסוד המבואר בקונטרס ענינה של תורת החסידות12, ועוד 

ריבוי דוגמאות.

דרגא ראשונה
ניסים:

]א[ לקוטי שיחות חלק ט"ו שבת קודש מברכים כסלו13 – גדר 'נס חנוכה' שם נתבאר 
כי דווקא ע"פ ההסברה שהנס היה מצד 'נמנע   הנמנעות', כיליון ואי כיליון בבת אחת, 
מובן שהנס נמשך במשך כל שמונת ימי החנוכה )במילואם(14.                                                                                                                                   

בגדרי  מתבטא  מצרים  ביציאת  יאיר'  כיום  'לילה   - )א(  תזריע  י"ז  חלק  לקו"ש  ]ב[ 
מצוות מילה השייכת לפריצת ההגבלות.

10( ראה לקו"ש חל"ב ויקרא ג' ס"ג: "ויש לומר - ובהקדים: ידועים דברי הזהר, שנגלה דתורה ונסתר 
דתורה נקראים גופא דאורייתא ונשמתא דאורייתא, היינו, שהיחס בין נגלה ונסתר הוא כהיחס שבין הנפש 
והגוף. שמזה מובן, דכמו שהנפש והגוף מתאימים המה בכל פרטיהם )וכאשר יש אין התאמה ביניהם ח"ו 
ה"ז גורם בלבול בבריאות כו'(, כמו"כ הוא בנוגע לנגלה ונסתר דתורה, שאין הם שני חלקים נפרדים ח"ו, 
אלא מתאימים זל"ז. ואולי יש לומר, שזהו אחד מהטעמים לכך, שישנם ענינים בנגלה דתורה שאא"פ להבינם 
לתכליתם בלי ביאורם בפנימיות התורה - להורות, ששני חלקי התורה אינם חלקים נפרדים זמ"ז ח"ו, אלא 

שניהם חלקים מ"תורה אחת", ועד שכ"א מהם משלים את השני". 
11( ראה לקו"ש שם בדגש על ההלכה וראה גם חכ"א בשלח ב' ס"ב. חכ"ט חה"ס.

בארוכה  וכמבואר  הקודמים  הענינים  שני  של  גם  התיכונה’  ה’נקודה  למעשה  הוא  זה  יסוד  והנה   )12
– כנ”ל ס”ב  בקונטרס הנ”ל כי דווקא מצד ה’יחידה’ הרי ניתן להאיר גם את כל חלקי הפרד”ס על ידי זה 

בארוכה.
13( וראה גם שיחת ש"פ מקץ תש"נ )ספר השיחות שם( ושם בסגנון ואופן נוסף ואכ"מ. ולהעיר כי דווקא 
בשיחה בלקוטי שיחות מתבאר ענין נמנע הנמנעות, משא"כ בשיחה הנ"ל שהיא יותר ע"ד הדרוש והחסידות 

נתבאר באופן אחר – וראה לעיל ס"ב.
14( וממילא נחגג בשמונה ימים.



תורת תומכי תמימים 242

בחירה-קדושה - עניני בית הבחירה בכלל:

הבחירה  לאחר  הבמות  איסור  בו.  הבחירה   - )א(  ראה  כ"ד  חלק  שיחות  לקוטי  ]א[ 
המושלמת שהייתה בבית המקדש.

]ב[ לקוטי שיחות חלק כ"ט תבוא )ב( - אבן שנפגמה, השיעור של 'כל שהוא' מפני 
בניית המזבח וקדושתו. 

]ג[ לקוטי שיחות חלק י"ט ראה )ב( - מקום המזבח, מפני הבחירה.

]ד[ לקוטי שיחות חלק כ"ט ראה - בניית בית המקדש ע"ג הר, מצד חילוק הקדושות 
בחלקיו השונים שצריך להתבטא בגובה גשמי. 

]ה[ לקו"ש חלק כ"א ויקהל )א( - שבות במקדש.

]ו[ לקוטי שיחות חכ"ט תצא )ג( - כלאים ושעטנז בביהמ"ק15.   

ערלה:

לקוטי שיחות חכ"ב קדושים - איסור החפצא דפירות ערלה משום ג' קליפות הטמאות16.   

מצוות בטילות לעתיד לבוא:

קונטרס הלכות של תורה שאינן בטלין לעולם )תשנ"ב( - מצד התגלות העצם דישראל 
שהם חד ממש עם הקב"ה וממילא לא שייך לומר הלשון 'ציווי'.

  
ד

דרגא שניה
]א[ לקוטי שיחות חי"ב בהר )ב( - מצוות ריבית לנכרי, מצד הניצוצות שיש בכסף 

- קיימת מצווה מדאורייתא להלוות לגוי בריבית. 

]ב[ לקו”ש חל”ב ויקרא )ג( - ערבוב חטאת ואשם. שיטת הרמב”ם בעניין זה מצד 
החילוק בעבודה הרוחנית דזכר ונקבה. 

]ג[ לקוטי שיחות חכ"א בשלח - סעודה שלישית. המנהג שלא ליטול ידיים לסעודה 
שלישית מפני הקשר שלה להגילוי דלע”ל. 

]ד[ לקו"ש חכ"ב תזריע - מנהג ה”קוואטער” בברית. המנהג לקחת דווקא זוג נשוי 
הוא מפני השורש הרוחני של איש ואשה המסייע בעניין של ברית מילה.

מצד הרגשת המקיפים דבינה  ]ה[ לקו"ש חכ"ט חג הסוכות - אי השינה בסוכה. 

15( ומעין זה - הביכורים טעונים כלי, לשיטת הרמב"ם מצד התאחדות הביכורים והכלי )לקו"ש חכ"ט 
תבא א וראה שם הע' 21 'שלא נמצא בשום מקום חידוש כזה'(.

16( ראה להלן החידוש דמ"ת.



243שער תורתו של משיח

השינה בסוכה גורמת לצער17, ולכן פטורים מכך. 

]ו[ לקו"ש חכ"ט ואתחנן )ב( - מגלין רבו עמו. שיטת הרמב"ם בזה 'עשה לו כדי 
שיחיה18. 

ה
גדרים ומושגים המגיעים מצד 'יחידה'

]א[ קונטרס ענינה של תורת החסידות - קניין ד' אמות. ד' אמות של אדם קונות 
לו מפני התפשטות היחידה שלו.     

]ב[ לקוטי שיחות ח"ט כ' באב )ב( - עירוב חצירות. כאשר שכחו לעשות עירוב בסוכה 
משותפת הדין הוא שהסוכה עצמה מערבת מפני שהמקיף של היהודי המשפיע גם על 

עניניו הגשמיים.  

ההשבה  מטרת  פיקדון.  לעכב  האיסור   - החסידות  תורת  של  ענינה  קונטרס  ]ג[ 
תכלית בפני עצמה ולא בשביל טובת המפקיד שיחזור אליו פיקדונו. 

]ד[ לקו"ש חט"ו ויצא )א( - שביתה בשבת. כל ישראל שווים בשביתת שבת כיוון 
שהיא מצד היחידה19.

]ה[ לקוטי שיחות חלק יב תזריע )א( - פסיקה ע”פ המטה, הכרעה בעניינים הלכתיים 
נמסרה למטה מצד בחי’ היחידה20.

כללית  הכנה  הוא  אבנט  ובציצית.  באבנט  כלאיים   - )ב(  תצוה  חל"ו  לקו"ש  ]ו[ 
ועד”ז  כלאיים,   בו  הותר  ולכן  היחידה  הכללי שמצד  הביטול  בדוגמת  לעבודה, שהוא 

בציצית21.

]ז[ לקו"ש חל"ז שמיני )א( - כל ישראל חברים. כאשר מתאספים כל ישראל יחד, 
מתגלית בהם נקודת היחידה ולכן מתעלים הם מעניין של טומאה.

]ח[ לקו"ש חל"ז אמור )א( כהנים זריזים הם, מצד בחינת היחידה, נמצאת הנשמה 
תמיד בשלימות ואינה צריכה לזירוז.

]ט[ לקוטי שיחות חלק יט ואתחנן )ב( - הויה אחת בתפילין, שלימות הנחת תפילין 

‘צער רוחני’ הנכנס לתוך גדרי ההלכה של  17( ולכאורה כאן הדברים נכפלים בב’ אופנים: א. המושג 
‘מצטער’. ב. עצם ההסברה של פנימיות מהות הסוכה )‘מקיפים דבינה’( בהסברת הגדר ההלכתי של דין סוכה. 

ויש להאריך.
18( ועיי"ש דברי הרוגאטשובי שכתב ע"כ 'זהו טעם רוחני'. 

19( ראה גם בנוגע ליוה"כ בלקו"ש חי"ט וילך א' ובהערות 58-9 שם.
20( וראה שם הערה 35 שזהו הביאור ע”פ סוד “חכמת האמת”.

21( וראה שם גם הביאור במחלוקת הרמב"ם והראב"ד בזה.



תורת תומכי תמימים 244

תלויה בהקדמת תפילין של יד - דרגת היחידה ורק אחריה תפילין של ראש - מוחין וכך 
נעשית שלימותם, הויה אחת.

]י[ לקוטי שיחות חלק טז יתרו - ד' אמות לרשויות שבת. החשבת קומת האדם ביחד 
עם ידיו כלפי מעלה מצד תכלית עבודתו של האדם לצאת למעלה ממציאותו הנרמזת בג' 

של מחדו"מ.    

* * *

גדר קידושין לפני מתן תורה
 הת’ ישראל שיחי’ נחמנסון
שליח בישיבה

א
 	            מקומות בלקוטי שיחות22 מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שענין 
	             האירוסין – שהאשה מתקדשת לאיש גם לפני שהביאה לביתו, זהו חידוש 

שנתחדש רק במ"ת ולא מצינו שהאבות קידשו נשותיהם קודם מ"ת. 

וזלה"ק: "ויש לומר, שזה שלפני מ"ת לא היו קיימים "ליקוחין אלו. . הנקראין קידושין 
או אירוסין" אינו )רק( מפני שעדיין לא נצטוו ע"ז, אלא משום שלפני הדיבור אין כל ענין 
"ליקוחין" הללו. שהרי ענין "אשת איש" )בפשטות( אינו שהאשה קנוי' לבעל כחפץ הנקנה 
לאדם, אלא שהאיש ואשה חיים ביחד, ע"ד לשון הכתוב "ודבק באשתו". ולכן, לולא ציווי 
ותוקף התורה, אין מקום לומר שיש "ליקוחין" שבכחם לפעול קשר שיחול על האשה שם 
"אשת איש" כאשר עדיין "לא נבעלה ולא נכנסה )אפילו( לבית בעלה". ואין זה אלא חידוש 
התורה, שהאדם קונה "אותה תחלה. . ואחר כך תהי' לו לאשה", היינו שהתורה חידשה 
לא רק את החיוב, שהאדם צריך לקדש את האשה תחלה, אלא גם עצם האפשריות לקנות 
אשה )לפני נישואי' בפועל(, שרק ציווי התורה הוא הוא המהווה מציאות )"ליקוחין"( כזו. 
. וזהו הטעם שלא מצינו שהאבות )והשבטים( קידשו את נשותיהם לפני הנישואין — כי 
זה שקיימו האבות את כל התורה כולה עד שלא ניתנה, היינו במצות כאלו שגם לפני מתן 
תורה יתכן קיומן באופן ע"ד לאחר מ"ת, אלא שעדיין לא נצטוו על עשייתן; משא"כ מצות 
שכל גדר קיומן נתהווה רק על ידי הציווי — אין מתאים לומר שקיימו אותן לפני מ"ת. 
והוא הדבר בנדון קידושי אשה, מכיון שכל גדר הקידושין נתחדש ע"י ציווי התורה, לא 

שייך שקיימו זה לפני מ"ת."

ולכאורה קשה קצת דכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מבאר בכמה מקומות שהפירוש 
"קיימו האבות כל התורה עד שלא ניתנה" הוא גם כשמציאות המצוה התחדשה במ"ת.

22( חלק ל' ע' 241.

בכמה



245שער תורתו של משיח

כפי שמצינו בנוגע לכך שיעקב אבינו נשא ב' אחיות מבאר23 כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א שאף שקיימו האבות כה"ת עד שלא ניתנה מ"מ בנוגע ליעקב "אפשר לתרץ, שד' 
האמהות היו אחיות רק מן האב ולא מן האם, ובמילא לא היו אחיות כלל עפ"י דין, כי 
"אין אבות לב"נ )רש"י וירא כ, יב(, ולכן אי"ז שייך ל"תרי"ג מצות שמרתי", כי מה שקיימו 
לציוויים )שמציאות כזו שלאחרי מ"ת  האבות כה"ת עד שלא ניתנה הוא דוקא בנוגע 
היתה אסורה, נמנעו מזה האבות אף שלא נצטוו(, משא"כ בנדו"ד, שכל המציאות דאחיות 
מן האב נתחדשה לאחרי מ"ת ומקודם מ"ת לא היו אחיות כלל )במציאות תורנית(, לא 

הוצרך יעקב להחמיר ע"ע בזה."

אבל למסקנה שולל תירוץ זה ע"פ כמה סברות וכותב בהמשך ההערה "ובהכרח לומר, 
אשר )א( מה שקיימו כה"ת עד שלא ניתנה הוא גם  כשה"מציאות" נתחדשה לאחרי מ"ת."

היינו שגם במצוה שכל ענינה התחדש במ"ת ולפני מ"ת לא הי' במציאות, בכל זאת 
קיימו האבות מצות אלו.

וכן בליקוט לפ' תולדות תנש"א מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א )לפי אופן 
אחד עכ"פ( שאברהם אבינו עשה המצות אף שלא הי' מציאות ה"חפצא" בעולם, וזלה"ק:

 "ונ"ל בזה, ובהקדם דבגדר תורה ומצות בימי האבות לפני שניתנה יש לבאר בשני 
אופנים: א( דישנה החפצא דתורה ומצוות )שהרי אלפיים שנה קדמה תורה לעולם (, אלא 
שעדיין לא הי' ציווי להגברא )כיון שעדיין לא ניתנה למטה(, ולפ"ז קיום המצות לפני מ"ת 
הוי בגדר אינו מצווה ועושה )שמצינו לאחרי מ"ת(, דישנן לתורה ומצוות אלא שהגברא 
אינו מצווה עליהן; ב( לפני מ"ת ליכא החפצא דתורה ומצות בעולם, דלא רק שלא הי' 

ציווי להגברא, אלא שהחפצא נתחדשה )בעולם( בשעת מ"ת. 

במאמר המשנה, שמדייק  על מאמר המשנה:  רב  במאמר  החידוש  שזהו  לומר,  ויש   
"שעשה אברהם אבינו את כל התורה כולה עד שלא ניתנה", כוונתו שלפני מ"ת לא חל 
על פעולת התומ"צ דהאבות גדר של קיום מצוה, אלא מעשה סתם, כיון שכל החפצא 
נתחדשה בשעת מ"ת, ובהמשך השיחה מקשר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א אופן הב', 
שליתא החפצא דהמצוה לפני מ"ת ללימוד התורה באופן שהאדם בוטח בה' לגמרי ואינו 
עוסק במלאכה כלל "וגדר לימוד כזה הוא ע"ד תורה עד שלא ניתנה, שלא רק שאין על 

זה חיוב, אלא שע"פ הלכה לא מצינו מציאות כזו לסמוך על הנס."

ענין  שכל  כיון  מ"ת  לפני  לקידושין  שבנוגע  סתירה  כאן  לראות  אפשר  ולכאורה 
הקידושין התחדשה לאחרי מ"ת לא הי' טעם לאבות לקדש נשותיהם ולפועל לא קידשו 
נשותיהם, ובנוגע לשאר מצות וכן לאחיות מן האב אע"פ שכל המציאות התחדשה לאחר 

מ"ת מ"מ קיימו אותם האבות.

23( לקו"ש חלק ה' ע' 141 הע' 5 



תורת תומכי תמימים 246

ב
ואולי יש לתרץ שנקודת הביאור בזה שהאבות לא קידשו נשותיהם אינו רק בזה שלא 
הי' מציאות דאירוסין לפני מ"ת אלא יתירה מזו שאין כל קשר ושייכות במהות הענינים 
בין קידושי אשה )שמהותו: לאסרה אכולי עלמא כהקדש, וליעד אותה לעצמו ע"י קנין( 
לבין נישואין שענינו לחבר האיש והאישה למציאות אחת - כביאור כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א24  אשר "מהות וגדר נישואין דאיש ואשה )כדבעי( הוא — בל' הכתוב 
וגורם  המוליך  פרט  שום  בלי  תמידי,  ודבקות  קנין  אחד",  לבשר  והיו  באשתו  “ודבק 
להפסק," ובקידושין אין שום ענין מהותי שיחבר האיש והאשה אלא קנין בעלמא, וזה 
החידוש של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א  בשיחה בח"ל שלא רק שלא הי' מציאות 
כזו לפני מ"ת, אלא שאין לזה שום שייכות לנישואין, ובלא חידוש התורה שתצוה על 

מצות קידושין אין ענין בלקדש.

וזה הדגש בשיחה "שהרי ענין "אשת איש" )בפשטות( אינו שהאשה קנוי' לבעל כחפץ 
הנקנה לאדם, אלא שהאיש ואשה חיים ביחד, ע"ד לשון הכתוב "ודבק באשתו". ולכן, 

לולא ציווי ותוקף התורה ..."

ולפי"ז אולי אפשר לבאר מה שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מביא במק"א בלקוטי 
שיחות25 בנוגע לכך שאברהם אבינו לא מל את עצמו לפני הציווי, הגם שקיים כל התורה 
עד שלא ניתנה, מפני שאז לא הי' גדר ערלה, וכן בשאר המצות לא הי' מציאות חפצא. 

ומחלק בין מצות מילה לשאר מצות, וזלה"ק:

"פון די ביאורים אויף דעם וואס אברהם אבינו האט ניט מקיים געווען מצות מילה 
איידער ער איז דערויף נצטווה געווארן )הגם אז "קיים א"א כל התורה כולה עד שלא 
ניתנה"(: היות אז ס'איז דאן ניט געווען קיין מצוה פון מילה, איז במילא ניט געווען – 
אין דער מציאות פון תורה – דער גאנצער גדר פון ערלה, און במילא איז דאן אויך ניט 

געווען א מציאות פון מל זיין אן ערלה, עס וואלט געווען א חותך בעלמא.

הגם אז עד"ז איז אויך באכילת מצה וכיו"ב, אז עס איז דאן ניט געווען דער גדר מצה, 
און כמה עניני מצות כיו"ב – און פונדעסטוועגן געפינט מען אכילת מצה און קיום כל 
המצות באברהם )ובניו אחריו(, איז די הסברה אין דעם, אז עס איז געווען עכ"פ דער גדר 
פון אכילת מצוה, און חילוקים אין דער אכילה "פת לחם", "בן הבקר" וכו' )כמו בהכנסת 

אורחים דאברהם( ובכללות – "לעשות צדקה" )שכולל אויך לבוש ובית(."

הנה אפשר לבאר ההסברה בשיחה - כנ"ל - שהגם שלפני מ"ת לא הי' מציאות חפצא 
של מצות אכילת מצה, מ"מ ישנו "המושג" של אכילת מצוה היינו שכשאוכל או מאכיל 
אחרים מקיים מצוה ממצת שהי' קודם מ"ת כגון הכנסת אורחים שזהו ענין מצות הצדקה 

24(  בליקוט לפ' תצא תשמ"ז
25( חלק ט"ז, ע' 215.



247שער תורתו של משיח

שהייתה גם קודם מתן תורה כמבואר בלקו"ש26 שהאבות כן נצטוו על מצות שקיבלו על 
עצמם מצד ישוב העולם, וכדמשמע בלקו"ש27 שההכנסת אורחים דאברהם הייתה מצוה 
ממש, לפיכך אע"פ שלא הי' המציאות דמצות אכילת מצה, כיון שהי' המושג שע"י אכילה 
מקיים מצוה כמו בהכנסת אורחים, קיימו זאת האבות. אבל בנוגע למצות מילה אין אף 
סברה או מושג לחתוך הערלה לפני שישנו המציאות וה"חפצא" דמצות מילה, לפיכך לא 

קיים אברהם אבינו מצות מילה עד שלא נצטווה.

ג
וכיון דאתינן להכי, אפשר להקשות משיחה28 הנ"ל שלאחר שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א מחדש שלפני מ"ת לא הי' מציאות של קידושין, מקשה ע"ז בהערה )42( שלכאורה 
זה בגדר של  הי'  ומתרץ שלא  יוכבד,  וכן קידש את  דין קידושין  מצינו שעמרם הוסיף 

קידושין דלאחר מ"ת, וזלה"ק:

בה'  הרמב"ם  ועמ"ש  נישואין  של  דין  "הוסיף  דעמרם  א(  )ב,  שמות  עה"ת  "בצפע"נ 
מלכים דעמרם הוסיף דינים ומצות”. אבל מזה שרש"י בפירושו עה"ת כ' "פרוש הי' ממנה 
כו' והחזירה ועשה בה לקוחין שניים" ולא כבגמ' סוטה "עמד וגירש את אשתו. . עמד 
והחזיר את אשתו" )ועד"ז בכ"מ. וראה גם מכילתא דרשב"י "גירש את אשתו. . עשה בה 

קדושין"( - משמע קצת שלא היו גדר קידושין )דלאחר מ"ת(. ואכ"מ."

ומזה משמע שרק במ"ת התחדש מציאות הקידושין ולא לפני, ומה שקידש עמרם אינו 
אותו קידושין דלאחר מ"ת אלא חזר ונשאה.

והנה במקום אחר29 מבאר באופן אחר שלכאורה היו בני ישראל צריכים לקדש נשותיהם 
מיד לאחר מתן תורה כיון שלא היו נשותיהם מקודשות להם לפני מ"תולא הי' מציאות 
במ"ת ממש אלא בתקופת  קידושין  נצטוו על מצות  ומבאר שלא  בכלל,  קידושין  מצות 
עמרם כשנצטוו במצות יתירות במצרים ואז נתחדש מציאות מצות קידושין, ונמצא שלא 

הי' צורך לבנ"י לקדש נשיהם שוב לאחר מ"ת כיון שנצטוו על זה לפני כן.

וזלה"ק: "אויפן פסוק "וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי" דרש'נט די גמרא: "שעשה 
לה מעשה ליקוחין", וואס דער פשט אין דעם איז, אז עמרם האט איר מקדש געווען מיט 

ליקוחין פון נאך מתן תורה.

]דערמיט זיינען מפרשים מסביר וואס דער רמב"ם זאגט "ובמצרים נצטוה עמרם במצות 
יתירות" - וואס לכאורה איז עס ניט מובן: וואו געפינט מען אז "נצטוה עמרם במצות יתירות"? 

- נאר דאס איז די מצוה פון קידושין, וואס איז שוין געווען אין מצרים.[

26( חלק ה' ע' 146-7
27( חלק כ"ה ע' 70 ואילך
28( לקו"ש חלק ל' ע' 245

29( לקו"ש חלק ח"י ע' 289 ואילך



תורת תומכי תמימים 248

און וויבאלד אז אויך פאר מ"ת זיינען די קדושי אשה געווען ביי אידן אין אן אופן פון 
לקיחה פון נאך מ"ת, האט ביי זיי ניט געדארפט זיין נייע קידושין נאך מתן תורה – די 

פריערדיקע קידושין זיינען געבליבן בתקפן אויך נאך מ"ת.

ושם בהערה 57: "עפ"ז לשון הרמב"ם )נעתק לעיל הערה 48( "כיון שנתנה תורה נצטוו 
ישראל כו'" – לאו דוקא." עכלה"ק.

לפי"ז לכאורה רואים סתירה בין השיחות שבשיחה בחלק ל' מובא שמצות קידושין 
התחילה במ"ת ולא לפני, וזה שעמרם קידש את יוכבד אינו כפשוטו, ולפי השיחה בחלק 
ח"י מבאר שתחילת מציאות החפצא של הקידושין התחילה כבר אצל עמרם ולאו דוקא 

במ"ת, והקידושין של עמרם הם קידושין של תורה כפשוטו כיון שנצטוה על זה.

בנוגע  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  שאומר30  מה  ע"פ  לתרץ  לכאורה  ונראה 
לציווי מילה לאברהם אבינו, שאף שנוצר החפצא דהמצוה בגלל הציווי, ויש להציווי כח 
להחדיר קדושה לחפץ הגשמי ועד שאליעזר נשבע עם זה בנקיטת חפץ, מ"מ לא נמשכה 

הקדושה כלאחר מ"ת שהרי סו"ס לא בטלה הגזירה דעליונים לא ירדו כו'.

וזלה"ק: "בכדי אז די מצות פון די אבות זאלן האבן א שייכות און א חיבור צו די 
מצות שלאחרי מ"ת, האט געדארפט זיין צום ווייניקסטן איין מצוה פון די אבות בדוגמת 
המצות שלאחרי מ"ת, און דאס איז מילה אבל לא בשוה ממש )ראה להלן הערות 23-24(. 
כי ענין "העליונים ירדו לתחתונים" – המשכת העצמות – "והתחתונים יעלו לעליונים" – 

זיכוך גשמיות העולם ע"י המצות – נתחדש רק בשעת מ"ת.

וזהו מה שאמרו "כל המצות שעשו לפניך האבות )דמשמע שכולל גם מצות מילה( 
ריחות היו", אשר גדרי הריח הם )א( רק התפשטות, )ב( אין לו קיום." עכלה"ק.

ולפי"ז אפשר להסביר זאת בנוגע למצות קידושין שאף שנצטוינו בזה לפני מ"ת ע"י 
המצות שנתחדשו ע"י עמרם במצרים ובזה נוצר מציאות החפצא של המצוה עד כדי כך 
שאין צורך לקידושין שוב לאחר מתן תורה מ"מ אינו פועל לחבר הקדושה למרי כמו 

לאחרי מ"ת כיון שעוד לא התבטלה הגזירה.

ואפשר לדייק זאת מדברי קדשו בהערה, שכותב "משמע קצת שלא היו גדר קידושין 
)דלאחר מ"ת(." ואין הלשון שאינם קידושין אלא שידוכים כדומה לפשט ב"הראה לו שטר 
אירוסין ושטר כתובה" גבי יוסף המבואר בגוף השיחה, אלא שבאמת בנוגע לעמרם היו 
קידושין גמורים רק שלא היו גדר קידושין ע"ד מצות מילה לאחר הציווי לאברהם. רק 

שעדין צריך עיון קצת דהמילים ")דלאחר מ"ת(" בסוגריים.

כל הנ"ל הוא לענ"ד.

* * *

30( לקו"ש חלק ה' ע' 89 הע' 22



249שער תורתו של משיח

הסברה במשל כ”ק אדמו”ר מלך המשיח שליט”א 
 הת’ יצחק אפרים שיחי’ אדרעי
 הת’ יוסף יצחק שיחי’ שארף
תלמידים בישיבה

כתובות31 מביאה המשנה דין: העדים שאמרו כתב ידינו הוא זה, אבל  		  
אנוסים היינו קטנים היינו פסולי עדות היינו, הרי אלו נאמנים. ואם יש  		

עדים שהוא כתב ידם או שהיה כתב ידם יוצא ממקום אחר אינם נאמנים". 

ושם במימרא של רמי בר חמא: "לא שנו אלא שאמרו אנוסים היינו מחמת ממון אבל 
ניסתה להעמיד את  ובהוא אמינא הגמ'  נאמנין".  היינו מחמת נפשות הרי אלו  אנוסים 
זאת רבא  המימרא על הסיפא של המשנה32, אולם מפני הקושיא שהקשה רבא, העמיד 
על הרישא של המשנה וכך יוצאת מימרתו של רמי בר חמא: "אמר רמי בר חמא לא שנו 
]שנאמנין[ אלא שאמרו אנוסים היינו מחמת נפשות אבל אמרו אנוסים היינו מחמת ממון 

אין נאמנין", וע"כ שואלת הגמרא: מאי טעמא? אין אדם משים עצמו רשע.

ואומר ע"כ רש"י33: "אינו נאמן לפסול את עצמו מחזקתו דקרוב הוא אצל עצמו וקרוב 
פסול לעדות".34 ומסביר זאת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א באמצעות משל, וכלה"ק:35 
"בדיוק כמו שכאשר אדם ישים אצבע בעיניו, האצבע הקטנה - הרי מצד זה שהיא נמצאת 

קרוב אליו - תסתיר את כל העולם אשר סביבו".

ו'מסנורת'  מעלימה  לפשט הפשוט, שהאצבע  מעבר  זה  בפי'  עומק  לומר שישנו  ויש 
את המציאות האמיתית. אלא שהאצבע רומזת לגשמיות האדם )גוף(, והעין רומזת על 
שנגרם  הצמצום  על  רומז  רשע'  עמו  משים  אדם  ש'אין  וזה  )נשמה(36,  האדם  רוחניות 
יכול  שלכן  בגשמיות,  לעין(  האצבע  )התקרבות  התלבשותו  בעקבות  האדם  לרוחניות 

להיות לרוחניות - חלק אלוה ממעל ממש, טענות של 'שקר' לכאורה.

ועצ"ע, ונשמח לשמוע דעת הת' בזה. 

31( דף יח: ואילך.
32( וראה את אריכות המפרשים בהסברת ההוא אמינא.

33( ד"ה אין אדם מע"ר.
34( והנה מבואר בתורת החסידות, ובפרט בתורת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, אשר דין זה נובע 
בעיקר מרוחניות העניינים. שעצמו של האדם זהו  עצם נפשו של האדם - חלק אלוה ממעל ממש, והאדם זה 

כוחות נפשו - שכל ומידות.
והכלל "אין אדם משים עצמו רשע" משמעו: ששכל ומידות האדם לא יכולות להעיד על עצם הנפש 

שעשה רע שהרי נפשו קשורה עם אלוקות.
35( מתורגם מל"א, לקו"ש ח"ג עמ' 889.

36( כיון ש'כח הראיה' הוא כח רוחני.

במסכת



תורת תומכי תמימים 250

אופן הבירורים ונתינת הכח במצרים
 הת’ איתמר אפרים שיחי’ גרגה
תלמיד בישיבה

א
 	             כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א37 מבואר שישנו קשר בין גאולת מצרים 
)מהמאמר( שהגאולה  לעיל  המובא  "וע"פ  וזלה"ק38:  העתידה,  לגאולה         	
דיציאת מצרים נפתח הצינור גם דגאולה העתידה, יש לומר, שבהגאולה דיציאת מצרים 
דזה  הוא,  והענין  העתידה.  בגאולה  שיהיה  נפלאות  דאראנו  הענין  על  כח  הנתינת  גם 
שלע"ל יהיה הטבע כלי ללמעלה מהטבע ]ענין אראנו נפלאות[ הוא ע"י הבירורים, שעי"ז 
היתה  הבירורים  ענין  דהתחלת  מהטבע.  ללמעלה  כלי  ונעשה  ומתעלה  העולם  מזדכך 

ביציאת מצרים. עכלה"ק.

כלומר, שהנפלאות שהיו ביציאת מצרים, ע"י הבירורים של בנ"י שם, הם הנתינת כח 
לעשות את הטבע כלי לקבלת הניסים שלמע' מהטבע בגאולה האמיתית והשלימה.

הגילויים  את  לקבל  מסוגל  ויהיה  יתעלה   - הטבע   - שה'כלי'  הוא  הניסים  עניין 
שלמעלה מהטבע, וזהו החידוש שיהיה בגאולה שהטבע יהיה כלי לקבל את הגילויים, אך 

הכח לעבודת הבירורים בזמן הגלות נמשך ע"י יציאת מצרים.

ב
וממשיך שם כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א: "דע"י שעבדים היינו לפרעה במצרים 
]לפרעה - מלך קשה, במצרים - מדינה קשה, שאין עבד יכול לברוח משם[ ואעפ"כ עמדו 
בנסיון, עי"ז ביררו הניצוצות שהיו במצרים. ועד שוינצלו את מצרים, שעשאוה כמצולה 
שאין בה דגים וכמצודה שאין בה דגן, ועי"ז ניתן הכח על עבודת הבירורים בכל הימים 

שלאחרי יציאת מצרים  )ימי לשון רבים(, כולל גם הימים בזמן הגלות".

כלומר, שבירור הניצוצות במצרים נעשה ע"י עמידה בנסיון.

ויש לברר מהו הנסיון המסוים בו עמדו בנ"י. אפשרות הא' - ש"לא שינו שמם שפתם 
)"פקד  – בהבטחת הגאולה  ואופן הב' - עצם האמונה בדברי משה  לבושם ומאכלם39". 

37( ד"ה "כימי צאתך" תשל"ח )קונטרס כ"ח סיון ה'תנש"א(.
38( בסעיף ח'.

וז"ל: "באים יציאת מצרים וחג הפסח מלמדים אותנו, בין שאר  ניסן תשי"ז  י"א  39( ראה מכתב כללי 
ההוראות הרבות . . כי לא בנסיונות לחקות את הסביבה טמונה התקווה לגאולה וחרות, כי אם דווקא להיפך.
בני ישראל במצרים היוו מיעוט קטן וחיו בתנעים הגרועים ביותר. אך, כפי שחכמנו ז"ל מספרים, היו שונים 
וחלוקים מהסביבה ושמרו בגאון על איכות החיים שלהם, על מסורתם ומקוריותם )"שהיו ישראל מצויינים 
 שם בלבושם ומאכלם ולשונם"( ודווקא על ידי כך הבטיחו את קיומם, ואף הגיעו לגאולה האמיתית, הגופנית 

במאמר



251שער תורתו של משיח

פקדתי"( למרות קושי השעבוד )"למה הרעותה"(.

ולכאורה מדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א במאמר מסתבר יותר לומר שהנסיון 
היה עמידת בנ"י בדברי משה, שהרי אומר "לפרעה - מלך קשה, במצרים - מדינה קשה, 
שאין עבד יכול לברוח משם" שהקושי הוא בידיעה שלא ניתן לצאת – הפוך מהבטחת 

משה. 

אך לפי פירוש זה קשה מהמשך המאמר שם מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
על עבודת הבירורים וזלה"ק: "וזהו כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות, דזה שאומר 
שאראנו נפלאות )לע"ל( יהיה כימי צאתך מארץ מצרים הוא, כי הנתינת כח על הענין 
דאראנו נפלאות שיהיה לע"ל היא מיציאת מצרים. ומדייק כימי צאתך, כימי לשון רבים, 
כי ביציאת מצרים היתה רק הנתינת כח על הענין דאראנו נפלאות, ובכדי שהענין דאראנו 
וגאלה  מצרים  יציאת  שבין  בהימים  הבירורים  עבודת  ע"י  הוא  בפועל  יומשך  נפלאות 

העתידה, שהם ימי צאתך מארץ מצרים. . ימי לשון רבים.   

כלומר, כל הנתינת כח לגאולה העתידה נובעת מהעבודת הבירורים במצרים, ואילו 
עמידה ואמונה בדברי משה אינו שייך באופן ישיר לעבודת הבירורים אלא בתור הקדמה 

לעבודה40, משא"כ "לא שינו שמם ולבושם" שזהו התעסקות עם הדבר המתברר. 

ובסגנון אחר: ניסיון האמונה אינו קשור לעבודת הבירורים עצמה  כי גם לו יצוייר 
אדם שאינו מאמין בדברי משה ובכל זאת עושה את המצוה עדיין הוא מברר הניצוצות. 

וכפי שגם מוכח משיחת ש"פ אחרי41 על המאמר הנ"ל וזלה"ק: "דעי"ז שביררו וזיככו 
את גשמיות העולם  היה יכול להיות אח"כ הענין דמ"ת באופן שזה יחדור גם את הגשם 
והטעם שכן הוא באמת הוא מצד המעלה שיש בגשם. . שזהו בדוגמת קושי הגלות שהיה".

והרוחנית". עכ"ל. וראה גם מכתב ז' אייר תשי"ז )נדפס בהספות לאגרות מלך חלק ב' הוספה למכתב צ"ט( 
השיגרה.  את  הביא  במצרים  המאכלים  לטהרת  המקור  מצא  שלא  שלפי  מכתבו  בסיום  כת"ר  "במ"ש  וז"ל: 
תמיהני עליו, שהרי מובן, שדווקא כשמוצאים נוסחא אי מצוי' כלל- בטח יש לזה מקור בטוח, כיוון שהחשש 
קרוב שחידושה תעורר תימהון ושאלה . . וכן הוא בנידון דידן, שכיוונתי בדיוק להביא הנוסחא בו מוזכר ע"ד 
מאכלים . . בהערות הר"ש בובער . . דמאמר השגור דלא שנו את לבושם )השיגרתי הנ"ל( – אין זכר ממנו 
בשום מקום . . אבל העיר המו"ל דהפסיקתא שם בשולי הגליון דבלקח טוב פ' תבוא )כו,ה( נמצא: מצוינים שם 
שהיה מלבושם ומאכלם ולשונם משונים מן המצרים. ולהעיר מיל"ש עה"פ הנ"ל הן עם לבדד ישכון". עכ"ל.   
מציאות  אינו  שהעולם  בכך  הבירור  לפני  להאמין  צורך  יש  זה  פירוש  שלפי  לומר  יש  יותר  ועוד   )40
אמיתית אלא ניתן לגלות את מציאות האמיתית על ידי בירור המציאות, עבודת הבירורים, ועוד יותר לומר 
שאז נפתח הצינור להאמין שהאלקות הוא מעל העולם ובמילא ינתן אפשרות בכלל לברר את העולם והגלות 
את המציאות האמיתית כלומר הכח ביציאת מצרים ניתן על הוא על האדם שיוכל לברר בירורים ולאו דווקא 
על העולם עצמו שיכול להתברר אך לפי הפירוש שזה הולך על הבירור במצרים בגשמיות הנתינת כח היא 
גם על הדברים הגשמים שיכלו להתברר ולהתעלות ולא רק על כח לעבודת הבירורים. ובימלא מובן לפ"ז 
איך יתגלה על ידי הנתינת כח הנסים בגאולה כי יבורר מצד העולם שהוא עצמו אינו מציאות ובמילא גם 

הטבע הוא נס. ויש לעיין בכל זה. 
41(  דברי משיח תשל"ח ח"ג עמ' 277. 



תורת תומכי תמימים 252

כלומר, שהעבודה שהייתה במצרים היא עבודת הבירורים, "שלא שינו שמם ולבושם", 
וזה נתן כח שיהיה אח"כ מתן תורה.  

ויש לעיין באיזה שלב ניתן הכח. כלומר, אמנם נכתב שהכח ניתן – ביציאת מצרים – 
אך מה נקרא יציאת מצרים? האם היציאה בפועל מ'שטח' מצרים, או כבר ההכנות ליציאת 

מצרים. 

ונראה ע"פ דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א במאמר הנ"ל שאומר: "דהתחלת 
ואעפ"כ   .  . היינו לפרעה במצרים  דע"י שעבדים  ביציאת מצרים.  היתה  הבירורים  ענין 
עמדו בנסיון, עי"ז ביררו הניצוצות שהיו במצרים. . ועי"ז ניתן הכח על עבודת הבירורים 

בכל הימים שלאחרי יציאת מצרים )ימי לשון רבים(, כולל גם הימים בזמן הגלות".

אך הפירוש הפשוט של המונח 'יציאת מצרים' כוונתו יציאה כפשוטו ממש ממצרים, 
כדמוכח מכך שזהו נתינת כח על עצם ענין הגאולה, ולא על העבודה המביאה לגאולה 

עבודת הבירורים.

ובמילא יוצא שישנם שני 'נתינות כח': הא' – עוד בהיות בנ"י במצרים, ובמילא ניתן 
כח לעבודת הבירורים במשך הדורות.  והב' – ביציאה בפועל – נתינת כח שהעולם יהיה 

'כלי' לקבל אלוקות שלמע' מהעולמות )כפי שיהיה בגאולה האמיתית והשלימה(.

מצרים,  יציאת  את  יזכירו  והשלימה  האמיתית  בגאולה  שאף  במאמר  מבואר  )ולכן 
שיציאת מצרים היא נתינת כח לעבודת הבירורים שעל ידה העולם 'כלי' לגילוי שלמעלה 

מהעולם.( 

אך יש להבין כימד יש אפשרות לברר בירורים בעולם ללא הנתינת כח על כך שיהיה 
את התוצאה הנוצרת מעבודת הבירורים - גילוי אלקות שלמעלה מהעולם בתוך העולם?

עצם   – )א(  לקדושה:  הדבר  העלאת  עניין  בבירור  עניינים  שני  שישנם  לבאר  ויש 
העלאה – דבר הנפעל עוד במצרים. )ב( – שניתנת אפשרות לראות גילוי אלוקות בעולם 

הזה הגשמי. 

מאחר ויציאת מצרים הינה 'שלבים' בהכנה למתן תורה, ניתן הכח ביציאת מצרים לא 
רק להתעסק ולברר הרע אלא אף שהעולם יהיה 'כלי' לקבל את האלוקות ובמתן תורה 

נפעל שלימות, שהגשמיות והרוחניות ייעשו דבר 'אחד' ממש, עד כדי קידוש החומר.

וע"פ זה יומתק מה שנאמר ש"אין עבד יכול לצאת משם" שזהו רומז על תוקף הקליפה 
שלא ניתן לבררה כלל )אלא באופן של "בריחה", )כמו "כי ברח העם"(( ונעשה תחילת 

עניין עבודת הבירורים שניתן הכח להתחיל לברר.

* * *



253שער תורתו של משיח

דיוקים בטעם בכייתו של ריב”ז )גליון(
 הת’ שניאור זלמן שיחי’ קעניג
בוגר הישיבה

א
 	       'בשעריך ירושלים'42 נכתב בביאור טעם בכייתו של רבן יוחנן בן זכאי בשעת 
	       פטירתו על פי המבואר בחסידות )שהרי רבן יוחנן בן זכאי לא הלך ד׳ אמות 
בלא תורה ובלא תפילין, ושמונים שנה למד ולימד תורה וכו'( ונתבאר שם שמסתבר לומר 
שבכייתו של רבן יוחנן בן זכאי גם פעלה משהו )זאת אומרת, לא רק שמובן מדוע בכה 

ריב"ז, אלא שבכייה זו אכן פעלה(.

יתנו  זה  ד"ה  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  במאמר  מפורשים  הדברים  והנה 
תשמ"ח43: "על כרחך צריך לומר שע"י עבודת האדם בכחות הנפש שבגוף יש בכחו לפעול 
שבכה  גופא  זה  היינו  מיוחדת,  עבודה  ע"י  היא  זו  שפעולה  אלא  שבנשמה,  במזל  גם 
)ובפרט שהבכי' היתה באופן שתלמידיו ראו  יודע באיזו דרך מוליכין אותי  ואמר איני 
זה ושאלוהו על זה(, וכידוע שאפילו אנחה )אַ קרעכץ( של אדם מישראל הרי זה תשובה 

עילאה, ועי"ז גופא פעל בירור בעצם נפשו".

המאמרים  לספר  זה(  למאמר  מקום  המראי  ע"ד  המאמרים  במפתח  )וראה  נסמן  ושם 
תרפ"ד44 "וזהו שאמר ריב"ז איני יודע באיזו דרך מולכים אותי, ומזה גופא שהצטער ובכה 

שזהו"ע התשובה תיקן בזה במעלת הנשמה".

ב
ועוד יש להעיר לגבי מה שנכתב שם בהערה 62, שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
מקשר בין יחידה לעצמות, משיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א45 וזלה"ק: "נוסף 
עי"ז שכאו"א  ע"י משיח צדקנו באה  והשלימה  על המדובר כמ"פ שהגאולה האמיתית 
מישראל מגלה ניצוץ משיח שבו, בחי' היחידה )כנ"ל ס"ב( – יש להוסיף ולתקן שעיקר 
)לא לבחי' היחידה שהיא א' מחמשה שמות שנקראו לעצם הנשמה, אלא(  הכוונה היא 
להתגלות עצם הנשמה ממש, שזהו אמיתת ענינו של משיח )הן ניצוץ משיח שבכאו"א 

מישראל, והן ועאכו"כ משיח הכללי(, העצם דישראל שלמעלה מבחי' היחידה.

* * *

42( דהוצאת תומכי תמימים המרכזית 770 - בית משיח, ע' 326.
43( נדפס בספר המאמרים ד' פרשיות ח"א עמוד קפג.

44( ע' ר"מ.
45( ש"פ תולדות, התשנ"ב - שיחה ב', ס"י ואילך.

בספר



תורת תומכי תמימים 254

‘טבע’ ו’נס’ בקול הנבואה - ע”פ ליקוטי שיחות
 הת' שלום דובער שיחי' רותם
 בוגר הישיבה - 770 בית משיח

א
 	  שלכל דבר גשמי יש גדרים וגבולים המתאימים לטבעו המיוחד – וזה בעצם 
	   מהות המונח 'טבע'46 אחד מאותם ענינים הוא מציאות ה'קול' שאף הוא ענין 
גשמי47. אחד מגדרי ה'קול' הינה העובדה שהוא 'נשמע' חוץ הימנו ועד ש'נקלט' במציאות 

העולם.

והנה בלקוטי שיחות חלק י"ג )נשא ב'( מבאר את דברי רש"י בפשוטו של מקרא על 
הפסוק "וישמע את הקול מדבר אליו . . את הקול הוא הקול  שנדבר עמו בסיני וכשמגיע 

לפתח היה נפסק". 

למרות שדיבור הקב"ה עם משה באהל מועד היה באותו חוזק כמו דיבורו בעת מעמד 
מ"ת )ועד ששמעו אותו מד' רוחות – הערה 6 שם( הרי בדרך נס, צדדי, רק משה רבינו שמע 

אותו )ואפילו לא אהרון48( והקול49 לא יצא מחוץ לאוהל.

כלומר מחד: הקול פעל לפי גדרי הטבע ממש )ובלשונו שם: "שמצד טבע הקול היה 
אפשר שיהיה נשמע גם מחוץ לאוהל מועד אלא ש)ע"י נס( "כשמגיע לפתח אוהל מועד 
היה נפסק"" ]ושם ממשיך לבאר ב'יינה של תורה' שלאמיתו של דבר גם הקול של מתן תורה 

היה אמור להמשיך, אלא מצד נס הוא לא נשמע. עיי"ש[.

העולה מהאמור: שבקול שנשמע באוהל מועד היה חיבור של 'טבע' ו'נס' ביחד. הטבע 
הוא החלק הגלוי והנס הוא עצם ההסתרה של ה'טבע'.

היד  ובספר  נבוכים  במורה   – הרמב"ם  אולם  פשש"מ,  בדרך  היא  זו  שיחה  ]ולהעיר: 
)הלכות יסודי התורה פ"ז ה"ו( – מבאר כי ההפרש בין משה לאהרן הוא "יסוד הוא אצלנו 
שכל נביא אינו שומע את הדיבור כי אם באמצעות מלאך, זולתי משה רבנו אשר בו נאמר פה 

46( ראה בארוכה ד"ה נתת ליראיך תרצ"ו ושם: ענין הטבע שיש לו גדרים.
'שומעין את  ור"ע  ר"י  קולות'; שם במחלוקת  'חמשה  א': גדר  יתרו  ח"ו  ה'קול' ראה לקו"ש  47( בגדר 
הנראה' ו'לא היה בת קול' וגם על דרך ההלכה: שקו"ט אם יש מעילה ב'קול' )פסחים כג, א ובחידושי הר"ן 
שם שהקשה מהסוגיה בר"ה )כח, א( במעילה ע"י שמיעת קול שופר של הקדש וראה שו"ת אבני מילואים סימן 

כא. ואכ"מ(.

דמטרוניתא  שושבינא  הוא  ואהרן  בח"ע  המלובש  א"ס  אור  דמלכא שממשיך  שושבינא  משה  "כך   )48
שממשיך אור הבינה למע'" )לקו"ת(, תפקיד אהרן להעביר לבנ"י את דיבורו של משה בדרך מעבר )לקו"ש 

חט"ז עמ' 77(.

49( ואף שבדרך נס רק משה רבינו הוא לא שמע את הקול מכל מקום שהיה נמצא אלא להעיר מכה"ג 
ביו"כ בקדה"ק - יחידה במקום זמן ובנפש, ואולי אין זה עדין העצם ממש כמו משה.

ידוע



255שער תורתו של משיח

אל פה אדבר בו וכבר ביארנו במשנה תורה הפרשי אותה הנבואה, ופירשנו עניין פה אל פה, 
וכאשר ידבר איש אל רעהו, וזולתן" )מורה נבוכים ח"ב פמ"ה( – ולכן משה רבינו שמע 'פה 
אל פה', אולם כל מי שאינו במדריגה זו לא יכול לשמוע מאומה כי אינה במדריגה רוחנית 
כזו. ולהעיר כי שיטת הרמב"ם היא כי גם דיבורו של ה' אינו 'טבע' אלא רוחני ושכלי – עיין 

בלקו"ש חי"ט שופטים בארוכה ואכ"מ[.

ב
ואולי50 יש להוסיף שעל דרך זה הוא גם בענין קול דיבורו של נביא, ובהקדים:

ביאורים,  כמה  במפרשים  מצינו  לשוני"  על  ומילתו  בי  דיבר  הוי'  "דבר  הפסוק  על 
אולם האריז"ל51 ביאר את הדברים בדרך הקרובה לפשט52: "דע כי בהיות האדם צדיק 
. . סוד הנבואה  . . מדיבור האדם נוצרים מלאכים  וחסיד ועוסק בתורה ומתפלל בכונה 
ורוח הקודש שהוא קול שלוח מלמעלה לדבר עם הנביא ההוא . . אבל אותו הקול העליון 
ע"י  לא  אם  ההוא  הנביא  באזני  וליכנס  להתגשם  לבדו  ההוא  הקול  אפשר  אי  הרוחני 
שיתלבש תחילה באותו הקול הגשמי שיוצא מפי האדם ההוא בהיותו עתה עוסק בתורה 
או בתפלה . . וכאשר בא הקול ההוא אל האדם להגיד לו הנבואה הוא . . מתלבש בזה 
הקול הגשמי של עשיו של האדם . . וזהו סוד . . רוח ה' דיבר בי . . על לשונו ויוצא ממש 

מתוך פיו קול ודבור ומדבר ממש בפיו ואז האדם שומעו".  

קולו הגשמי53, הרי קול זה עצמו היא הנבואה  כלומר: הנביא בעת שמדבר ונשמע 
וא"כ אולי יש לומר כי גם בזה יתכן כי רק מי שאליו נאמרו הדברים שומע זאת ויתכן 
מצב שמצד הקול הטבעי של הנביא – שזהו "רוח ה' דיבר בי" – יהיה אכן גדר של 'קול', 

אך מסיבות רבות הסובבים לא ישמעו.

]ובדרך אפשר בלבד: ואולי יש להטעים עם מעמדים ומצבים אצל נשיאי ונביאי הדור54 

50( ראה שיחת ש"פ במדבר תנש"א כי גם ענינים שהם בדרך אפשר יש לפרסמם בכדי שיעירו ויעוררו. 
ולהעיר מפתיחת קונטרס 'לימוד החסידות' בשלילת החשש לעסוק בענינים דקים.

51( שער רוח הקודש בתחילתו הובא שיחת ש"פ שופטים תנש"א הערה 57 ועוד.
52( ולהעיר כי גם מהרמב"ם נראה שמבאר ע"ד דברי האריז"ל! וז"ל במורה נבוכים )ח"ב פמ"ד(: "המעלה 
השניה ]בנבואה[ היא שירגיש האדם כאלו דבר מה חל בו, וכוח אחר עבר עליו שמדובבו, ואז ידבר בדברי 
חכמה, או תהילה, או בדברי תוכחת מועילים, או בדברים מדיניים או אלוקיים, וכל זה בהקיץ ובמצב של 
שימוש החושים כרגיל, וזהו שאומרים עליו שהוא מדבר ברוח הקדש. ובכיוצא בזה מרוח הקודש חיבר דוד 
ת]ה[לים . . ועל כגון רוח הקודש הזו אמר דוד ]שמואל ב, כג, ב: "אלה דברי דוד האחרנים נאם דוד בן ישי ונאם 
הגבר הקם על משיח אלקי יעקב ונעים זמרות ישראל:[  רוח ה' דיבר בי ומילתו על לשוני, כלומר: שהיא דובבה 

אותו בדברים אלה".
53( ראה מנחת חינוך מצוה תקטז בגדר קול הגשמי שנשמע לסובבים אותו של הנביא ומשמע שם שזה 

כפשוטו בטבע העולם וע"ד דברי האריז"ל.
– קישר את  )שיחות קודש ע' 164(  – ש"פ נשא תשכ"ה  54( ולהעיר כי גם בשיחה עצמה של הלקו"ש 
הביאור ברש"י לשמיעה ולראייה גשמית בעת ההתוועדות! וזלה"ק: "אדה"ז מבאר כי גם עתה ישנו הענין של 
 מרכבה ושרפים וחיות וכו', אלא מאי הוא טוען שאינו רואה זאת הרי ידועה האימרה "באם הסוסים חושבים 



תורת תומכי תמימים 256

שה"קול ]לא[ נשמע", עם היות ש)עצם( ה'קול' הוא טבעי, הרי מסיבה צדדית )ע"ד הביאור 
מכיון  ומ"מ  כפשוטו.  שומעת  הנשמה  עצם  ואולי  )גילוי(56.  נשמע  אינו  'נס'55(  על  בשיחה 
שה'קול' הוא 'טבעי' הרי הוא מתפשט במקום מסויים שהרי כנ"ל הוא קשור למציאות הטבע 
של 'קול' – וזה מקום ש'מלמד תורה' בקולו הגשמי – בית רבינו שבבבל, כדי 'לקבל' את 

ה'קול' הטבעי.[

 * * *

על תבן המלאכים אינם מלאכים?". וגם עכשיו כאשר הוא לומד הנה ישנם כל הענינים כמו במתן תורה, 
גם כאן בברוקלין פרשת נשא ה' אלפים תשכ"ה יכול הוא 'לקחת' עצמות. ואפילו כאשר הוא נרדם ]ישן[ 

בהתוועדות מ"מ יכול גם עתה 'לקבל' זאת".
55( וראה בלקו"ש שם שהסיבה לכך כדי שתהיה בחירה חפשית! "כי בהגלות הקול גדול . . אין מקום 

לבחירה באופן הפכי" )ע' 23 וראה הערה 21 שם(.
בכתבי  "כתוב  קצח-קצט(:  ע'  קודש  )שיחות  דחגה"פ תשט"ו  ב'  ליל  בשיחת  הביאור  גם  זהו  ואולי   )56
את  לומר  נהג  אדמו"ר  מו"ח  שזהו הטעם שכ"ק  וי"ל  ובשמחה.  רם  בקול  ההגדה  את  לומר  שיש  האריז"ל 
ההגדה בקול רם. ובזמנים שלא יכול היה לומר את ההגדה בקול רם – כלומר כפי שנראה בחושיו הגשמיים 
וכו'  מהרה"ח  המסופר  )ונודע  רם"  בקול  שיאמרו  מאחרים  לבקש  נהג  רם,  בקול  אמר  שלא  הזולת  של 
הרבי"  את  לשמוע  הפסיקו  שכבר  עד  מגושם  כך  כל  נהיה  "העולם  אז  שאמר  הורוויץ  'המתמיד'  יצחק  ר' 
)משפיע ישיבתנו הרה"ח הרה"ת הרב חיים לוי יצחק ע"ה גינזבורג בשם המשפיע הרה"ח הרה"ת הרמ"מ ע"ה 

פוטרפאס )גליונות 'בית משיח' 109; 281((.



257שער תורתו של משיח

גרמי - מעשיו ממש
 הת' חיים שי' ויצהנדלר
 הת' מנחם מענדל שי' קופצי'ק
תלמידים בישיבה57

 א
שיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

בפ'  רש"י  פי'  כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את  כ"ח מבאר  חלק  		  
מטות ד"ה "כל הורג נפש": "למדך הכתוב, שהכלי מטמא אדם בחיבורי  		
המת, כאילו נוגע במת עצמו. או יכול אפילו זרק בו חץ והרגו? תלמוד לומר: וכל הנוגע 

בחלל. מקיש הורג לנוגע, מה נוגע - ע"י חיבורו, אף הורג - ע"י חיבורו".

ולכאורה הקס"ד להיטמא ע"י חץ – אומרת דרשני, מנא הא מילתא? ומבאר שם כי 
לולי פירש"י, הוה אמינא שטומאת ההורג הוא מעצם ההריגה, ולא מצד הנגיעה, וע"ז 

מדגיש רש"י שזה הי' ע"י חיבור כלשהו )חרב וכדו'(, ההיפך מהריגה ע"י 'חץ'.

הרי  לחץ?  המת  חיבורי  בין  ההבדל  עומק  מה  שואל(  ממולח'  )'תלמיד  יל"ע  ועדיין 
בשניהם אין ההורג נוגע בנהרג ממש!

ומבאר זאת ע"פ היסוד של ההבדל בין 'גרמא' ל'גרמי', ובהקדים שיטת רבי מאיר דדן 
דינא ד'גרמי' ומשמעו: עומק המושג 'גרמא' הפוטר משמעו כי זקוקים לפעולה ישירה, 
וא"כ לכאורה מאי שנא 'גרמי' הרי גם שם חסר העיקר ולכאורה הוא סוג 'נעלה' ב'גרמא' 

עצמו, אבל אינו כמעשה האדם, אלא זה חומרא דר"מ )וכן קיימא לן(.

הדברים  את  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  ומבהיר  מגדיר  בשיחה  כאן  אולם 
באופן אחר – דה'גרמא' הוא נזק שלא עשה האדם בידיו ממש, אולם 'גרמי' אינו 'סניף' 

ב'גרמא' אלא בלשונו הקדוש: "בדיוק כאדם המזיק בידיו".

ולפ"ז ממשיך שם דלפי גדר מחודש זה ב'גרמי' הרי מובן ההבדל בין 'חץ' ל'חיבור' 
דהחיבורים הם הם גדר ה'גרמי', משא"כ ה'חץ' הוא ע"ד 'גרמא'.

עד כאן בקיצור נמרץ ברח התיכון של שיחת קדשו.

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הרי שמהות ההבדל  בבואנו להגדיר דעת  והנה 
בין 'גרמא' ל'גרמי' אינו רק ב"תוצאות" הפעולה וב"חיוב הממון" שבא בעקבות כך, אלא 
מדובר ב"מהות עצמית" של הגדרת ה"מעשה בפועל" שנעשה בדרך "גרמי", שהוא שונה 
מ"מעשה בפועל" שנעשה בדרך של גרמא ועד כדי כך שהגדרה זו נוגעת לא רק לדיני 

ממונות אלא גם כן לדיני טומאה וטהרה.

57( נכתב ונערך לאור שיעורי הרב אלחנן שיחי' רקובר.

בלקו"ש



תורת תומכי תמימים 258

היינו דדין 'גרמי' גילה כי יש עוד סוג של 'מעשה בידיים'!58

ב
"תשביתו" גם ע"י גוי?

והנה לאחר הבנה זו ניתן אולי ליישב דין מיוחד בהלכות ביעור חמץ )וכנ"ל דדעת 
קדשו כי דין 'גרמי' הוא בעצם הגדרת המושג 'מעשה האדם' וממילא אינו רק ב'ממונות' 

אלא בעצם המושג 'מעשה'(. 

בשו"ע הל' פסח59 כותב המחבר: "המוצא חמץ בביתו אם הוא בחול המועד יוציאנו 
ויבערנו מיד, ואם הוא יום טוב יכפה עליו כלי עד הלילה ואז יבערנו", כי אסור להבעיר 

אש שלא לצורך אוכל נפש.

דרבנן  עשה  דאתי  עכו"ם,  ע"י  החמץ  דיוציא  כתב  "ובשל"ה  המג"א:  כותב  וע"ז 
לעשות  לגוי  לומר  אסור  למרות שבד"כ  לעכו"ם".  דאמירה  דרבנן  ל"ת  ודחי  דתשביתו 
משהו שלו עצמו אסור לעשותו, כאן שיש מצווה להשבית את החמץ – מותר )ובהמשך 

מקשה על דבריו ומכריע שעדיף לפזרו לרוח ע"י נכרי ובזה עדיף. עיי"ש(.

עשה  בזה  מקיים  דלא  די"ל  לפקפק.  "יש  מקשה:  איגר  עקיבא  רבי  בהגהות  והנה 
דתשביתו, כיון דמבערו ע"י נכרי ואין שליחות לנכרי, והוי כנעשה הביעור מעצמו, דלא 
קיים עשה דתשביתו". כלומר )א( ישנו דין אין שליחות לנכרי, ו)ב( זה כאילו נדלק לבד, 

כי הגוי לא קשור, וא"כ לכאורה לא קיים בזה מ"ע דתשביתו?

ג
המצווה נעשית ולא שהוא העושה

י"א,  סי'  דברי ה"מחנה אפרים" בהלכות שלוחין  ע"פ  יש מהאחרונים שכתבו לתרץ 
שכותב שלמרות שאין שליחות לנכרי, יש מצוות שהנכרי יכול לעשות אותם וזה נחשב 
יצטרך  יהודי אחר הוא לא  יעשה בשביל  יהודי  יש דברים שגם אם  שקויימה המצווה. 
שליחות ממנו כדי לעשות את זה. וכאלו דברים, גם נכרי יכול לעשות. מצוות כמו: מעקה, 

סוכה, הטבלת כלים. וזה לא שנחשב שהיהודי עשה אותם ממש, אלא שהיתה עשיה.

וכמ"ש המג"א עצמו בדין הדלקת נרות שבת, שאם התאחרה השעה יכולה האישה 
לצוות לגוי להדליק הנרות, וקיימה בזה מצוות הדלקת נרות שבת. עפ"ז כתבו האחרונים 

שמצוות ההשבתה התקיימה וזה מספיק60.

58( ואולי יש 'להטעים' כהנ"ל בדרך דרוש ופנימיות: דענין ה'גרמי' הוא פעולה הנעשית בדרך 'מקיף' 
)חיה יחידה( ואעפ"כ נחשבת 'כאילו עושה ממש' )וע"ד הביאור בקונטרס ענינה של תורת החסידות אודות 

גדר ד' אמות של אדם קונות לו(.
59( סי' תמ"ו סעי' א.

 60( הערת המערכת: להעיר מהשקו"ט בגדר 'תשביתו' האם היא פעולה חיובית, או גם שלילית – ראה



259שער תורתו של משיח

ד
לגוי יש דין גרמי

אולם - ע"פ הגדרתו של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הרי י"ל דזה גופא שורש 
דבר  איזה  לעשות  לגוי  המצווה  נכרי:  ע"י  'תשביתו'  מצוות  בקיום  האחרונים  מחלוקת 
והגוי הולך תיכף ועושהו, לכאורה זה בגדרי 'גרמי, שאחד מתנאיו הוא שהדבר שנעשה 
לא יהיה בו "מרחק לא במקום ולא בזמן" )כמבואר בשיחה שם(, ולדוגמא: המצווה לגוי 
- שמקיים מיד ציוויו - לשרוף את החמץ, שאז "אין מרחק לא במקום ולא בזמן", ומיד 

החמץ נשרף, ה"ז גדר של גרמי, וגרמי זה "בדיוק כאדם המזיק בידיו".

א"כ י"ל עד"ז שגם בנידון שריפת החמץ ע"י הגוי ה"ז בגדר "גרמי" דשריפת חמץ. 

אולם דעת רעק"א שהקשה, סובר דאף שהוא גרמי, מ"מ אין בזה קיום מצווה, כי הוא 
כמצווה שאינה בגופו. והמג"א סבר שאף שאינו בגופו, מ"מ הוי ע"י מעשיו כמו גרמי, 

ומקיים בזה מ"ע דתשביתו.

]ואולי ניתן להוסיף הסברה בשיטת המג"א ע"פ המבואר בלקו"ש חל"ה וירא )א( ס"ה61  
בגדר המ"ע דתשביתו - "מצות תשביתו - דזהו גדר המצוה - לעשות מה שביכולתו לבער 
החמץ, ואם מתעסק בזה ה"ה עוסק בקיום המצוה" והיא היא שיטת המג"א, שעיקר המצווה 

היא ההשתדלות שתהא המצווה נעשית, ולכן גם גרמי נחשב שקיים המצווה[

ה
ה"אבני נזר" 

נזר  יש למצוא סניף לדברי כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח בדברי האבני  ואולי 
מצוות  את  קיים  החמץ,  את  לשרוף  לגוי  המצווה  יהודי  הוא  שם  הנידון  פסח62:  בהל' 
ההשבתה, שהרי עכשיו אין לו חמץ בפסח. וכ"ש בדיני נזקין, שאפילו בגרמא חייב בדיני 

שמיים, אז גרמי נחשב כעושה בידיו. 

אולם  בדבריו,  אגב  כדרך  באה  והיא  זו  עצמו מסתייג מהסברה  נזר  כי האבני  ]ולהעיר 
בדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הדברים ברורים[

 * * *

לקו"ש חלה וירא א' )ס"ה(, וראה מהדו"ק משיחה זו שנדפסה ב'המאור' ]נשמטה מלקוטי שיחות חלק מ)ילואים([ 
ושם כבפנים.

61( וראה גם שו"ת הר צבי או"ח סי' קמג, שכתב עד"ז בענין הדלקת נרות שבת קודש ע"י חשמל ושם: 
"דמ"ע דתשביתו אינה שיהא הביעור דווקא בידיים ממש, אלא שיהא משתדל ומתעסק שיהא החמץ מושבת 

מן העולם, ושפיר מקיים המצווה הזאת בזה שהוא עומד ע"ג הנכרי ומצווהו על שריפת החמץ".
62( סי' שיט.





של  ד"הלכות  האמיתי  ענינם  יתגלה  שאז  התחי',  דעולם  ומצב  "המעמד 
בוראם" "דעה את ה", שזהו  . אלא "דעת   . תורה", שאינם בשביל האדם 
לגמרי  ומכוסה  בטלה  והעולם  האדם  שמציאות   - השכר  ושלמות  עיקר 

ב"דעה את ה' כמים לים מכסים"

נט' הלכות של תורה שבע"פ שאינם בטלים לעולם( )קו

שער
הלכה



תורת תומכי תמימים 262

שאלות ותשובות בעניני מלחמה∗
 הרב אלחנן שיחי' רקובר
ר"מ בישיבה

הבא לקמן מלוקט מתוך הפסקים שכתב הגר"י נויבירט זצ"ל - במלחמות שהיו בזמנו 
שאלות  של  בסגנון  נכתב  הקורא  על  להקל  ע"מ  כהלכתה".  שבת  ה"שמירת  בעל   -

ותשובות מלווה במ"מ לשולחן ערוך כ"ק אדמו"ר הזקן ועוד.

א. מה הדין באם מתחילה אזעקה בזמן השינה בלילה?
< אם יש לו צמצום בזמן1, אך עדיין יש זמן מה, החובה הראשונה היא ליטול את ידיו. 
ובאם כבר רץ למרחב המוגן ולא היתה לו שהות ליטול את ידיו - האם יכול לברך ברכות 

השחר ולהגיד תהילים?

אין  כי  ידים.  נטילת  בלא  להגיד  אפשר  ותהילים  השחר  שברכות  בהלכה  נפסק   >
איסור לומר לפני נט"י אלא ק"ש ותפילה2, ולכן יכול לומר ברכות התורה ותהילים3, אך 
לכתחילה רצוי שלא לומר תהילים לפני ברכות התורה4 ויכול להרהר בדברי תורה גם 
לפני ברכות התורה5. אם נגע במקומות המטונפים בעת השינה, צריך לקנח ידיו בכל דבר 
המנקה ומברך ואומר תהילים6. ואם באו לידו מים באמצע, מיד נוטל ידיו כי כל ההיתר 

הוא רק בדיעבד. 

ב. חזר לישון עוד ג' שעות ומעלה לאחר שאמר ברכות התורה, האם כשקם בשנית 
מברך שוב ברכות התורה?

*( מתוך דברים שמסר בישיבתנו בשיעור כללי בהלכה ב' כסלו תשפ"ד. נערך ע"י המערכת.

1( כגון במקומות בהם יש להגיע לממ"ד תוך מספר שניות. 
2( סי' ד' ס"א.

)ספה"מ מלוקט ח"ב עמ' קפו(: "דענינה של אמירת  3( ראה מאמר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
תהלים )אע"פ שספר תהלים הוא מכ"ד ספרים דתנ"ך, תורה( הוא תפילה, ובלשון הכתוב )שמואל ב' כג, א( 
נעים זמירות ישראל )דזמירות שייכים לתפילה(". ומביא ע"ז בהערה 62 שם: "ולהעיר ממש"נ זמירות היו לי 

חקיך. ובתניא קו"א ד"ה זמירות קרית להו כו'. לקו"ת במדבר יח, א ואילך. ועוד". 
4( סי' מ"ו ס"ח.

5( אולם לגבי כתיבת דברי תורה יש להחמיר לכתחילה שלא לכתוב קודם ברכות התורה )סי' מ"ז ס"ג(. 
6( ובדין אמירת תהילים לפני ברכות התורה יש להסתפק, דלכאו' איך יכול לומר תהילים – הרי זה חלק 
מהכתובים ולאידך גיסא הרי הוא אומר התהילים לשם תפילה ותחנונים ולא לשם לימוד תורה, )ועוד, מה 
הדין באמירת תהילים לפני נטילת ידים(. י"א שמותר מכיון שלא אומר זאת לשם תלמוד תורה ]וכן גם בק"ש 
יכול לומר לפני ברה"ת[, וי"א שאסור מכיון שלמעשה כן אומר ד"ת. והנה ידוע שדין ברכות התורה שונה 
משאר מצות שיכול לקיים גם אם לא ברך )כגון תפילין וכיו"ב(, ואפי' יש מדייקים זאת מכ"ק אדה"ז שזה 
כמו ברכות הנהנין. ולפיכך לכתחילה יש להחמיר. )אא"כ עובר זמן ק"ש, שאז יש לקרוא את שמע אף קודם 

נט"י וברכות התורה(. 



263שער הלכה

לכן  התורה7,  ברכות  שוב  לברך  דורש  הדעת  היסח  של  הפסק  להלכה שכל  נפסק   >
כאשר ישן שינת קבע על מטתו חוזר ומברך שנית כשקם.  

ג. אם יש בממ"ד ריח רע8 האם יכול לברך ברכות השחר וכו'? 
< אם מדובר במקום ששם מקורו של הריח רע – אסור אפי' להרהר בד"ת מכיון שזה 
ריח שיש לו עיקר. ואם מדובר במקום שאין מקורו שם – זהו ריח רע שאין לו עיקר ואסור 

לומר ק"ש ולדבר בד"ת, אבל להרהר מותר. 

אם יש בממ"ד עצמו בית הכסא, באם אין מחיצה אסור להתפלל וללמוד ואפי' להרהר 
בד"ת במקום זה. אבל אם יש שם מחיצה ואין יוצא ממנה ריח רע מותר9 ]ואף אם מתיירא 

שיעבור זמן ק"ש, הרי הוא אנוס, ואונס רחמנא פטריה10[.

ד. האדם הממונה על שמירת בית הכנסת וכדו', האם יכול להתפלל ולברך ברכות 
ק"ש וכו' בעוד הנשק עליו?

<  בנשק קטן, ואפשר לכסותו בבגדו, מכיון שאינו נראה מותר. ובנשק גדול אין להכנס 
כלל לבית הכנסת וכן אין להתפלל עם נשק כזה אפי' ביחידות ובספק פיקוח נפש מותר. 
ובתפילין יכול לכתחילה11. ויש אומרים שאם אינו יכול להסיר הנשק מעליו בבית הכנסת 

עדיף שיתפלל ביחידות.

ה. מה הדין אם נשמעה אזעקה באמצע תפילת שמו"ע דלחש ודש"ץ? 

7( ושואלים ע"ז דהרי אם נכנס לבית הכסא ה"ז הפסק מכיון שלא יכול לעסוק בד"ת באותה שעה. וכמו 
שרואים שאם הוריד התפילין, ונכנס לביה"כ צריך לברך שוב פעם, מכיון שלא יכל לקיים המצווה באותו זמן. 
ועונים ע"כ ששאני ביה"כ שיכול וצריך להרהר על ההלכות הנצרכות לו לאותה שעה ולכן לא נקרא הפסק 
לענין תלמוד תורה )מג"א סי' מ"ז סק"י, ובהגר"א שם(. ולהעיר משיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
)לקו"ש חי"ד עמ' 151 הערה 19( וכ"ק אדה"ז כתב )סי' מ"ז ס"ז( דהטעם שאינו הפסק כי אף שם דעתו לחזור 

וללמוד אח"כ. 
8( כגון שיש שם צואה או פרי רקוב וכדו'. 

9( סי' פ"ג ס"א. 
10( ורצוי לומר ק"ש אחרי שיוצא, כי לדעת הכסף משנה )פ"א מהל' ק"ש הל' י"ג(  מצוות ק"ש מדאורייתא 
היא כל היום, ולכן יש להשתדל ב'מבצע תפילין' להגיד עם האנשים את כל הק"ש ]ולכל הפחות את הפרשה 
הראשונה[ כי יוצאים לפיהם במצווה*. וכמו"כ יאמר פעמים ק"ש בלילה, מכיון שלדעות מסוימות יש תשלומין 

לק"ש בלילה )ראה שו"ע סי' נ"ט סי"א(.  
11( ולהעיר משיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מי"א ניסן תשמ"א ]תרגום חפשי[: "על התפילה 

שבתחילת היום לא יעלה על דעתו שצריך לחפש כלי נשק אפי' כדי להגן על עצמו כו'". 

ועיין בשו"ע אדה"ז סי' נ"ח ס"י.  יוצאים במצוה כל היום  לפי שיטת הרמב"ם לפירושו של הכס"מ,   )*
ולהעיר מאגרות קודש אדמו"ר מלך המשיח שליט"א א' תצו )נדפס באג"ק בתרגום ללה"ק ח"א עמ' ערב(: 
"קורה בעת התמרונים או התרנגולים, שלא ניתן להניח תפילין בבוקר, ויש לדעת שניתן לעשות זאת – להניח 
תפילין – במשך כל היום עד שקיעת החמה, ולומר בהם קריאת שמע ואחר-כך לחלוץ אותן...  ומשיחת ג' 

דחוה"מ סוכות י"ט תשרי )שמחת בה"ש( תשכ"א )ב"מ(.



תורת תומכי תמימים 264

< אם יכול למהר ולסיים התפילה – ימהר. ואם לאו יסיים לכל הפחות את אותה ברכה 
כולה  את  לגמור  כדי  שהה  אם  אולם  בה,  שהפסיק  הברכה  מסיום  וימשיך  בה   שאוחז 
מתחיל מתחילת תפלת שמו"ע. והזמן של "כדי לגמור את כולה" נמדד לכאו"א כפי הזמן 

שאורכת תפילתו.  

וכן הש"ץ, אם אינו יכול לסיים, כגון שחלק מן המנין כבר יצאו, אם לא שהה כדי 
לגמור את כולה ממשיך מהיכן שפסק. ובאם התפזר המנין לב' ממ"דים, הש"ץ ממשיך 
בממ"ד בו נמצא, ובממ"ד הב' ימשיך א' אחר מהיכן שעצר הש"ץ12. ולכתחילה הש"ץ הב' 
יהיה ממי ששמע את חזרת הש"ץ עד כה, ובדיעבד יכול להמשיך אף מי שלא שמע את 

חזרת הש"ץ מההתחלה.

ו. מה הדין אם נשמעה האזעקה באמצע קריאת התורה, האם מטלטלין הס"ת?
< מטלטלין הס"ת וממשיכים הקריאה בממ"ד. דבקריאת התורה אין הדין דשהה כדי 
או טלית ע"ג  יפרסו מפה  בימת הקריאה  ולגבי  אין הפסק[.  ]דבתורה  כולה  לגמור את 

שולחן וכדו'. אך לא יניחוהו ע"ג ספסל וכדו' שהוא מקום נמוך ואינו לכבוד הס"ת.

ז. נטל את ידיו לסעודה וברך המוציא, או שברך בורא מיני מזונות על "פת הבאה 
בכיסנין" ונשמעה האזעקה? 

< אם אכל כזית לחם או "פת הבאה בכסנין" ולקח עמו לממ"ד - אוכל בשיעור כל 
שהוא – וא"צ לברך פעם נוספת המוציא או מזונות. וכ"ז בין בממ"ד שבבנין ובין אם יצא 

מהבנין13.

אכל פחות מכזית לחם או "פת הבאה בכסנין" או במקרה שברך על פרי או ירק ואכל 
יותר מכזית, ויצא מהבנין יחזור ויברך. אבל אם היה בממ"ד שבתוך הבנין א"צ ולחזור 

ולברך. 

ואם ברך ואכל משבעת המינים: ענבים, תאנים, רימונים, תמרים – יש ספק מה דינו – 
האם זה כפת או כפרי וירק, ואפשר להקל שדינו כפת כנ"ל ]דספק ברכות להקל[.

ח. קידש בליל שבת על היין, או שמע קידוש מהמקדש על היין ונתכוון לצאת 
בקידוש זה, ושתה המקדש "רוב כוס", ונשמעה אזעקה ונכנס לממ"ד לפני שהספיק 

ליטול את ידיו. מה דינו? 

< אם רואה ממקום הקידוש את הממ"ד, וגם הממ"ד באותו הבנין – א"צ לחזור ולקדש. 
ואם לא רואה – יחזור ויקדש. ואם נמצא הממ"ד מחוץ לבנין ויכול לראות משם את מקום 
הקידוש, יש ספק בדבר, ולפיכך לא יחזור ויקדש משום חשש ברכה לבטלה. ואם שתה 
רביעית יין שלימה, בכל מקרה א"צ לחזור ולקדש כי י"א ששתיית רביעית יין של הקידוש 

12( להעיר שג' ברכות ראשונות וג' ברכות אחרונות חשובות ברכה אחת, ולכן אם הפסיק ביניהם צריך 
להתחיל מהברכה הראשונה של שלושת הברכות. 

13( ובלבד שלא הסיח דעתו משמירת ידיו ומן האוכל. 



265שער הלכה

נחשבת כ"קידוש במקום סעודה".

חזר למקומו מהממ"ד נוטל ידים  לסעודה ואין חושש משום הפסק, ובלבד שלא שהה 
זמן רב מחוץ למקום הקידוש. 

ט. הפוחד מאד, וחושש שהפחד עלול להזיקו.
מי שגר באיזור מלחמה,  וכן  רדיו דלוק על גל שקט.  יכול להשאיר  מעיקר הדין   >

וצריך להתעדכן מהנעשה כדי לידע מה לעשות ולמנוע סכנת נפשות דינו כנ"ל.

ואיתא במס' שבת14 שאם היו ישראל שומרין ב' שבתות מיד הם נגאלים. ובמדרש רבה15 
איתא שאם משמרים את השבת כראוי אפי' יום אחד – מיד בן דוד בא! ולכן יש להיזהר 

בשמירת שבת במאד, ולבטוח בה' ולא להזדקק להיתר זה, אלא ע"פ שאלת רב. 

י. כל מלאכה שחייבין לעשותה מפני ספק סכנה ופיקוח נפש, כיצד לנהוג?
< לכתחילה עדיף לעשות ע"י גוי. אם אין גוי יעשה ע"י קטן. אם אין קטן - יעשה 

יהודי גדול בשינוי באופן שעובר רק איסור דרבנן. 

א'  )איסור  ע"י חשמל  תאורה  שידליק  כגון  היכולת.  כפי  במלאכות  למעט  יזהר  וכן 
דמבעיר( מאשר שידליק נר )ב' איסורים – גפרור ונר, וג"כ כיבוי(. וכן עדיף להדליק נורת 

"פלורסנט" או "לד" שאין בה גוף לוהט, מאשר נורת ליבון שיש בה איסור "מבעיר".

ונסיים במכתב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א16: 
וזריז  מאורגן  צבא  שיהיה  הטבע,  בדרך  לעשות  אומנם  צריך  ר"ל,  סכנה  בעת   .  ."
וכלי זיינם בידם וילמדו תכסיסי מלחמה וכו', אבל יסוד היסודות ועמוד החוכמות, כולל 
גם חכמת תכסיסי מלחמה, הוא לידע שיש שם מצוי ראשון, והוא ממציא כל נמצא וכל 
הנמצאים כו' לא נמצאו אלא מאמיתת המצאו )לשון המורה הגדול, הרמב"ם, בהתחלת 
ספרו יד החזקה( זאת אומרת, שהצבא יהיה חזק בבטחונו בה', כי לה' הישועה; ועל ידי כך, 
כלשון הכתוב ה' אלוקיך מתהלך בקרב מחנך להצילך ולתת אויבך לפניך, ועד לתכלית 
היעוד  ולקיום  ופחד",  אימתה  עליהם  "תיפול  כי  מלכתחילה,  מלחמה  שלילת  הניצחון, 
ונתתי שלום בארץ ושכבתם ואין מחריד גו' וחרב לא תעבור בארצכם - אפילו חרב של 

שלום . ."

 * * *

14( קיח, ע"ב.
15( שמות כה.

16( ממכתב ט' אדר תשל"ה לקו"ש חי"א עמ' 339. 



תורת תומכי תמימים 266

 ביאור עניין אמירת "ויתן לך"
בלחש במוצאי שבת חול המועד 

 הרב יוסף יצחק שיחי' סילברמן
שליח כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א באלעד

א
המועד חול  שבת  שבמוצאי  מנהגינו  מובא  ניסן  בי"ט  יום,  היום  בספר      	 

	       אומרים "ויתן לך" בלחש.

וצריך עיון מדוע אומרים במוצ"ש שחל בחול המועד "ויתן לך" בלחש?

והנה בקובץ הערות וביאורים אהלי תורה17 מבאר הרב מיכאל אהרון זעליגסון על פי 
הגמרא18 מדוע אומרים ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד "בלחש" כי מצד אחד יעקב 
אבינו אמרו ומצד שני משה רבינו לא אמרו, אז עושים פשרה ואומרים את זה בלחש, 
ואולי בדא"פ ניתן לומר שכמו כן אצלנו, מצד אחד זה "שבת" ומצד שני זה "חול המועד", 

אז עושים פשרה ואומרים "ויתן לך" בלחש.

]ועל דרך זה, אך באופן אחר כתב בספר ילקוט הלכות וטעמי מנהגי חב"ד חלק ג עמוד 
מג ]לרב ראובן שמלה[ על פרשת מקץ בשם הרב מאיר אהרון בשו"ת נהרי מאיר חלק ב.[

והנה במהדורה הראשונה דהיום-יום דשנת תש"ג היה כתוב שאין אומרים ויתן לך 
וכמו שהרבי הרש"ב, הרבי המהר"ש והרבי הריי"צ לא אמרו אותו בקביעות כזו, ושזה 
נאמר כבעלשמק'ס רייד ואילו אחר כך במהדורה של שנת תשי"ז כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 

שליט"א תיקן את המנהג וכתב שאומרים ויתן לך בלחש.

וביארו ע"ז שכנראה זה מעין פשרה לכך שישנם שני דעות סותרים באם אומרים ויתן 
לך או לא במוצאי שבת חול המועד ולכן כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הנהיג שנאמר 

את זה בלחש.

והיינו ששיטת המהרי"ל19, הפרי מגדים20 ובסדר טרוייש21  שאומרים ויתן לך במוצאי 
שבת חול המועד22.

17( גליונות ר -רכה.
18( במסכת פסחים דף נו, א.

19( תפילות חג הסוכות סימן יא בנד"מ עמוד שפז, הגהות ספר המנהגים לרבינו אייזיק טירנא פסח )אות 
כח(.

20( סימן תצא משבצות זהב ס"ק א.
21( סימן ז.

22( וכן מובא בשם  הרב חיי"ק בספר ארחות רבינו ח"א עמוד קכז.

הנה



267שער הלכה

ואילו הכל בו23, האליה רבה24 וערוך השולחן25 וכן הרביים: הרבי מהר"ש, הרבי הרש"ב 
והרבי הריי"צ סוברים שלא אומרים ויתן לך במוצאי שבת חול המועד כי זה זלזול בחול 
המועד, ובעקבות כך כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א עשה כעין פשרה בזה ואמר לומר 

ויתן לך בלחש.    

ויש להבין ולבאר בעומק יותר:

א. מה יועיל אמירתו בלחש לדעות שלא אומרים אותו כלל והרי טעמם בפשטות הוא 
כמו שכתבו הראבי"ה 26 וטור27 שברכת "ויתן לך" הוא כדי שתשרה הברכה במעשה ידינו 
]בעסקים ובעשיית מלאכה[ ולכן אין אומרים אותו במוצאי שבת שהוא ליל יום טוב או 
חול המועד כי זה יהיה זלזול בקדושת יום טוב או חול המועד , ואם כן גם אם נאמר "ויתן 

לך" בלחש, אנו מזלזלים בקדושת חול המועד ]בלחש[?

יום טוב שחל במוצאי  ומדוע דין זה שונה מהדין שאין להקדים תפילת ערבית של 
שבת לפני צאת השבת כי אם נקדים, הרי זה זלזול בקדושת השבת שממעטים את קדושת 
השבת ומקדימים קדושת היום טוב , והרי שם לא יועיל אם יתפלל ביחידות בלחש, אלא 
הדין הוא שבכל אופן אין להקדים תפילת ערבית ואם כן גם כאן לשיטות שאין לומר ויתן 
לך במוצאי שבת חול המועד הרי ברור שזהו גם בלחש ואיך יש כאן פשרה והתייחסות 
ובספר  וביאורים  הערות  בקובץ  שציין  ומה  בלחש?  לך"  "ויתן  שאומרים  בזה  לשיטתם 
ילקוט הלכות וטעמי מנהגי חב"ד שזהו כמו שאומרים ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד 
בלחש על פי המבואר שזה היה פשרה , לכאורה אין עניינו לכאן שכאמור לדעות בפוסקים 

שאין לומר "ויתן לך" זהו ממש ביזיון קדושת חול המועד ולא יעזור אמירתו בלחש. 

וכן משמע מן הדין שאין אומרים הודו בערב שבת שחל בחול המועד כי כל הטעם 
שאומרים "הודו" זה הודיה על כך שלמרות שעשינו מלאכה, בכל זאת ניצלנו מליפול 
בעבירות, אך בחול המועד שלא עושים מלאכה ]למעט דבר האבד[ הרי אם נאמר הודו זהו 

גנאי לחול המועד, ושם לא אומרים שאפשר לאמרו בלחש ואז אין גנאי. 

ב. מה באמת ביאור שיטות החולקים וסוברים שאומרים "ויתן לך" במוצאי שבת חול 
המועד ומדוע אין בזה משום זלזול קדושת חול המועד? 

ג. מדוע כל זה הוא "בעלשמקס רייד" ]=דברים נפלאים שלמעלה מטעם ודעת[ ואינו 
דבר הברור ומובן על פי ההלכה? ודוחק לומר שהכוונה שבאמת שמעו מהבעל שם טוב 
הקדוש שלא לומר ויתן לך ורק אחר כך בשנת תשי"ז כביכול התגלה הבעל שם טוב שוב 
לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ואמר לו שכעת השתנה העניין ויש לומר ויתן לך 

23( סימן נו וראה סימן מא.
24( סימן תצ ס"ק ח.

25( סימן תצא סעיף ג.
26( סימן שע"ח.

27( סוף סימן רצ"ה, וראה גם בסידור היעב"ץ.



תורת תומכי תמימים 268

כ"ק אדמו"ר מלך  לבין  בין הרבי המהר"ש  כאן מחלוקת הלכתית  יש  ובפשטות  בלחש, 
המשיח שליט"א?28

ב
לאמירת טעמים  כמה  בראשונים  שמבואר  תחילה,  להקדים  יש  זה,  כל   ולבאר 

"ויתן לך":

א. הראבי"ה וטור ]הובא לעיל[ כתבו שזהו כדי שתשרה הברכה במעשה ידינו ]שבימי 
חול[.

ב. השיבולי הלקט29 כתב שאמירת ויתן לך הוא לסימן טוב בתחילת השבוע30. 

ויוצאות  בגיהנום  שנמצאות  שהנשמות  כדי  הוא  מבואר שהטעם  ויטרי31  במחזור  ג. 
רק  אלא  צאתה  עם  מיד  לא  אך  השבת,  צאת  לאחר  אליו  שבות  והן  שבת  בערב  ממנו 
אחרי שהיהודי סיים את ברכת ההבדלה, לכן מאריכים באמירת ההבדלה בתוספת פסוקים 

אחריה כדי להאריך לרשעים מלחזור לגיהנום.32

וברכות  טובים  פסוקים  אומרים  נכנס  כתב שכשהשבוע  הסידור33  בפירוש  הרוקח  ד. 
ושלומות ונחמות, כדי להמשיך תחילת ימי החול בפסוקי ברכה ורצון ]וטעם זה דומה מאד 

לטעם שהביא השיבולי הלקט לעיל בטעם ב'[.          

ובנוסף לד' טעמים אלו מצינו עוד שני ביאורים בשיחות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א:

בענייני  ולא  וקדושה,  בענייני ברכה  כדי שהפעולה הראשונה של השבוע תהיה  א. 
חולין34.

ב. כי תוכן  ברכות "ויתן לך" ]מטל השמים ומשמני הארץ[ – כולל כל סדר ההשתלשלות, 
שד'  כידוע  ההשתלשלות,  סדר  כל  שכוללת  הבדלה,  אחרי  מיד  לאומרה  נוהגים  ולכן 

28( וראה עיתון בית משיח חג הסוכות שנת תשס"א שהביא את דברי "היום יום" וכותב שגם מה שכ"ק 
אדמו"ר מלך המשיח שליט"א אמר בשנת תשי"ז היה בעלשמקס רייד..

29( סימן קכט.
30( וראה גם בספר סדר היום וראה בסדר טרוייש ]סימן ז[ )להרב מנחם בן יוסף הלוי מטרוייש( שכתב 
שמכיוון שיום טוב הוא שמחה, אין צריך לפסוקים אלו. מבואר שסובר שאין איסור באמירת הפסוקים כי זה 

לאו דוקא כדי שיהיה ברכה במעשה ידינו, אלא זה סימן טוב בתחילת השבוע.
31( סימן קמה.

32( ויתכן לפרש כך גם בדברי אדמו"ר הזקן בסימן רצ"ה סעיף א באמצע שכתב וזלה"ק: וכל זה האריכות 
שמאריכין אחר תפילת ערבית במוצאי שבת הוא כדי שישתהו ישראל בהשלמת סדריהם כדי להאריך לרשעים 

מלחזור לגיהנם כי ממתינים להם עד שישלימו כנסיה אחרונה שבישראל את סדריהם עכלה"ק.
33( עמוד תקצ"ה, וראה גם בפרי עץ חיים שער השבת פרק כד.

34( שיחת קודש שנת תשכ"ה עמוד 73.



269שער הלכה

העניניים: יין, בשמים, נר והבדלה הם כנגד ד' העולמות אצילות, בריאה, יצירה ועשייה35. 

ג
ועל פי הנ"ל, נראה לבאר בס"ד שבזה נחלקו הפוסקים באם אומרים "ויתן לך"  במוצאי 
שבת חול המועד או לא: הפוסקים שסוברים שלא אומרים, סוברים שעיקר הטעם לאמירת 
"ויתן לך" הוא כמ"ש הראבי"ה והטור כדי שתשרה ברכה במעשה ידינו ולכן כיוון שחול 
המועד אינו זמן של עשיית מלאכה, לכן זה יהיה זלזול בקדושת חול המועד אם נאמר 

"ויתן לך", ולכן לא אומרים אותו אז.

אך הפוסקים שחולקים סוברים שעיקר הטעם שאומרים "ויתן לך" אינו כדי שתשרה 
טוב  סימן  שיהיה  כדי  לעיל  שהזכרנו  הטעמים  משאר  כאחד  אלא  ידינו  במעשה  ברכה 
בתחילת השבוע או כדי שנתחיל השבוע עם פסוקי ברכה ורצון ולכן גם בשבת חול המועד 

יש לומר "ויתן לך". 

ועל פי זה י"ל שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א סבר שהעיקר להלכה הוא כהפוסקים 
שאמירת ויתן לך אינו כדי שתשרה ברכה במעשה ידינו אלא כדי להתחיל השבוע בפעולה 
של קדושה וכי זה קשור להבדלה שהוא כולל כל סדר ההשתלשלות ולכן גם במוצאי שבת 
חול המועד יש לומר "ויתן לך" ורק היות והרבי הריי"צ, הרבי הרש"ב והרבי המהר"ש 
פסקו שלא לומר "ויתן לך", לכן הכריע כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שיש לומר "ויתן 
לך" בלחש היות והרביים אמרו אחרת וכמו שמשה רבינו לא אמר ברוך שם כבוד מלכותו 
לעולם ועד, אך לא בגלל שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א חשש לשיטת הפוסקים שיש 
משום זלזול קדושת חול המועד)!!( כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א באמת לא חשש 
לשיטתם כלל ועיקר!! רק כאמור חשש לכבודם של הרביים: הרבי המהר"ש, הרבי הרש"ב 

והרבי הריי"צ ולכן הורה לומר "ויתן לך" בלחש.

ד
ולפי זה יוצא שעיקר ההסבר הנכון הוא כמ"ש בספר ילקוט הלכות וטעמי מנהגי חב"ד, 

אך לא בגלל שזה מחלוקת הפוסקים אלא כאמור רק לכבודם של הרביים. וק"ל. 

ועל פי זה יש לבאר מדוע כל זה הוא "בעלשמקס רייד" ]דברים נפלאים שלמעלה מטעם 
ודעת[ כי זה שהכריעו הרביים שעיקר הטעם הוא כמ"ש הראבי"ה ולא כשאר הטעמים 
שמוזכרים בנושא לרבות הטעמים שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מביא - הוא דבר 
הורה  מלך המשיח שליט"א  אדמו"ר  זה שכ"ק  וכן  ודעת.  טעם  פי  על  מובן  ואינו  פלא 
להתחשב בפסק הרביים הקודמים ולומר "ויתן לך" רק בלחש ולא פסק לומר "ויתן לך" 

בקול רם – הוא גם דבר נפלא שלמעלה מטעם ודעת. וק"ל.

 * * *

35( שיחת ז' מרחשוון שנת תשמ"ט בכינוס השלוחים העולמי.



תורת תומכי תמימים 270

טעם איסור אכילת מצה בערב פסח
 ר' שניאור זלמן שיחי' פרקש
בוגר הישיבה

פתיחה
 	             פסחים ובשולחן ערוך נפסק איסור אכילת מצה בערב פסח, והדבר מעורר 
 	        כמה שאלות: האם האיסור הוא מצד הכנה למצוות אכילת מצה בליל
הסדר, או שמא יש כאן גדר של "אכילה שלא בזמנה"? האם יש הבדל בין סוגי מצות – 
מצה עשירה, מצה כפולה, מצה נפוחה – לעניין האיסור? נבאר את הסוגיה מתוך דברי 

כ"ק אדמו"ר הזקן ונרחיב בה על פי דברי הפוסקים והראשונים.

א
טעם האיסור – תיאבון או קדושת הזמן?

בשו"ע אדמו"ר הזקן36 מובא:

"האוכל מצה בערב פסח – כאילו בועל ארוסתו בבית חמיו קודם שיכניסנה לחופה... 
ומכין אותו מכת מרדות".

 – המשל החריף של חז"ל37 מלמד שהאיסור אינו רק טכני, אלא יש בו פגם מהותי 
אכילה שלא בזמנה, הפוגעת בכבוד המצווה. הרמב"ן )פסחים שם( מסביר שזהו גדר של 

"בזיון מצווה", וכך גם עולה מדברי הריטב"א שם.

"בתיאבון  הסדר  בליל  המצה  את  שיאכל  כדי  נוסף:  טעם  מוסיף  הזקן  אדמו"ר  כ"ק 
ובתענוג". כלומר, יש כאן גם שיקול של הכנה נפשית למצווה – שלא יאכל )רק( מתוך 

שובע אלא מתוך חשק ותענוג.

מכאן עולה תמיה: האם עיקר האיסור הוא מצד קדושת הזמן, או מצד הכנה ראויה 
למצווה?

ב
מצה עשירה - האם מותרת בערב פסח?

כ"ק אדמו"ר הזקן פוסק שמצה עשירה – כלומר מצה שנילושה במי פירות – מותרת 
באכילה בערב פסח, משום שאין יוצאים בה ידי חובה בליל הסדר38. אך הוא מדגיש:

"אם נרגש בה טעם מי הפירות – הרי היא מצה עשירה. ואם לא נרגש – הרי היא מצה 

36( שו"ע אדמוה"ז סימן תע"א.
37( מסכת פסחים צ"ט ע"ב.

38(  שו"ע אדמוה"ז סימן תס"ב

במסכת



271שער הלכה

רגילה ואסורה באכילה".

הרי לנו חידוש: לא די בהרכב החומרים, אלא נדרש גם טעם מורגש כדי להוציא את 
המצה מגדר מצה כשרה. זהו חידוש הלכתי שיש לו השלכות מעשיות – מצה שנילושה 

במעט מי פירות אך טעמה כטעם מצה רגילה, אסורה באכילה בערב פסח.

ג
מצה כפולה ונפוחה – גדרי החמץ והאיסור

בהלכה ז'39 פוסק כ"ק אדמו"ר הזקן:

"מצה כפולה או נפוחה – אסור לאוכלה בפסח מספק שמא נתחמצה... ואף קודם שעה 
חמישית בערב פסח – אסור לאוכלה".

כאן עולה שאלה: אם יש ספק שמא נתחמצה – מדוע לא נאמר שהיא אינה בגדר מצה 
כשרה, וממילא תותר באכילה בערב פסח, כשם שמצה עשירה מותרת?

התשובה נעוצה בהבחנה יסודית: מצה כפולה או נפוחה – אף אם אינה ראויה לצאת 
בה ידי חובה – עדיין יש בה טעם מצה, וממילא פוגעת בתיאבון של ליל הסדר. כלומר, 

גם אם אינה ראויה למצווה, עצם טעמה גורם לפגם בהכנה למצווה.

ד
מנהג ישראל – שלושים יום קודם החג

ידוע המנהג שלא לאכול מצה שלושים יום קודם פסח, כדי "שיהיה לו חשק ותיאבון" 
בליל הסדר40. אך יש לדון: האם זהו מנהג בלבד, או שיש לו שורש הלכתי?

נראה מדברי כ"ק אדמו"ר הזקן שהמנהג משתלב עם הטעם ההלכתי – הכנה נפשית 
למצווה. אך חז"ל עצמם נקטו לשון חריפה – "כאילו בועל ארוסתו" – המלמדת על גדר 

איסור ממש, ולא רק הכנה.

ה
סיכום והצעה ליישוב הסתירה

נראה שיש כאן שני רבדים:

א. איסור אכילה מצד קדושת הזמן – "לא בזמנה".

ב. מניעת פגם בתיאבון – הכנה למצווה.

 ולכן, מצה עשירה - שאין יוצאים בה ידי חובה – מותרת, כי אין בה פגם בקדושת הזמן.

39( סימן תע"א.
40( ראה משנה ברורה סימן תע"א ס"ק א.



תורת תומכי תמימים 272

אך מצה כפולה – אף אם אינה ראויה – יש בה טעם מצה, וממילא פוגעת בתיאבון, ולכן 
אסורה.

ההבחנה הזו מיישבת את הסתירה בין ההלכות, ומבארת את שיטת כ"ק אדמו"ר הזקן 
באופן מעמיק.

]עיין בארוכה בלקו"ש חט"ז שיחה לפר' בא )שיחה ד'( בעניין "מצה עשירה" ועוד41[
 

41( מקורות נוספים לסוגיית איסור אכילת מצה בערב פסח:
א. גמרא פסחים צ"ט ע"ב"האוכל מצה בערב פסח – כאילו בועל ארוסתו בבית חמיו." זהו המקור המרכזי 
לאיסור, והוא נידון בהרחבה על ידי הראשונים. הריטב"א שם מדגיש שמדובר באכילה שלא בזמנה, שיש בה 

משום ביזוי המצווה.
ו' הלכה י"ב "בערב פסח אסור לאכול מצה כדי שיהיה ניכר שהוא  ב. רמב"ם הלכות חמץ ומצה פרק 
אוכל מצה של מצווה." הרמב"ם מדגיש את עניין ההיכר – שלא ייראה כאילו אכילתו בליל הסדר היא אכילה 

רגילה, אלא מצווה מיוחדת.
ג. טור ושולחן ערוך או"ח סימן תע"א הטור מביא את דברי הגמרא, והשולחן ערוך פוסק: "אסור לאכול 
א( מוסיף בשם האחרונים שמנהג  )ס"ק  מצה בערב פסח... כדי שיאכלנה בלילה לתיאבון." המשנה ברורה 

ישראל שלא לאכול מצה שלושים יום קודם החג – כדי להרגיש את חביבות המצווה.
ד. שו"ת חוות יאיר )סימן קצ"ג( החוות יאיר דן בשאלה האם מותר לטעום מצה לצורך בדיקת טעם או 

איכות, ומעלה את האפשרות שיש הבדל בין אכילה גמורה לבין טעימה טכנית.
ה. שו"ת מהרש"ם )חלק א' סימן קפ"ג( המהרש"ם דן במצה עשירה, ומסביר את ההבדל בין מצה כשרה 

למצווה לבין מצה שאין יוצאים בה ידי חובה – וממילא מותרת באכילה בערב פסח.
המנחת יצחק עוסק במצה שנאפתה בתנאים מסוימים, ומעלה  )חלק ט' סימן מ"ג(  ו. שו"ת מנחת יצחק 

ספקות האם היא בגדר מצה כשרה או לא – ומכאן השלכה על איסור אכילתה בערב פסח.
ז. שו"ת ציץ אליעזר )חלק י"ג סימן נ'( הציץ אליעזר דן בשאלת מצה שנאפתה בתנור תעשייתי, האם יש 

לחשוש לחימוץ, והאם יש לה דין של מצה כפולה או נפוחה.



של  הבית  לחנוכת  בקשר  אשר   - הישיבה  לתלמידי  בנוגע  גם  מובן  "ומזה 
לעיל,  האמור  באופן  דהישיבה  העבודה  עניניי  בכל  הוספה  צ"ל  הישיבה, 
ולכל לראש - בלימוד התורה, הן נגלה דתורה והן פנימיות התורה . . וכל 

ענינים אלו  - מיוסדים וחדורים בנקודת הביטול."

ן־הייטס( )דבר מלכות משיחת ש"פ קרח, תנש"א - בקשר לחנוכת הבית של תות"ל בקראו

שער
חלקנו

בתורתךבתורתך



תורת תומכי תמימים 274

 פתח דבר

שונים  ובהקשרים  רבות  המופיעים  ויסודיים  בסיסיים  רבים  מושגים  		  
בתורתנו הקדושה, הם מצוטטים רבות אף בחיבורים תורניים עכשוויים  		

ונידונים הדק היטב.

לפעמים יכול שיווצר מצב שמושגים אלו השגורים בפינו לא יהיו בהירים דיים. לעתים 
השכל האנושי לא יוכל לעלות לגמרי על הגדרות דקות ביותר. 

בשיחותיו הק' של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א צולל הוא בסגנונו הנפלא ודרכו 
המיוחדת עד לגדרים הדקים שבדקים. עד לסברות הכי עדינות. אין זה דוקא בשיחות 
העוסקות בפירוש בעיון במושגים תלמודיים, לעתים יוכל הלומד למצוא זאת גם ב'רש"י 
שיחות'. אלא שבכדי למצוא זאת לא סגי בקריאה בעלמא בשיחותיו הק' אלא לעתים רק 

אחר העיון המדוקדק והמתאים ימצא זאת הלומד.

הערות  לכתיבת  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  של  המיוחדת  חביבותו  ידועה 
תורה  חידושי  חוברת  אינו  זה,  חיבור  אך  פרי עמלם,  ידי התמימים,  על  תורה  וחידושי 
בעלמא, אלא קובץ עיוני המקיף מספר נושאים בגמ' ובשיחותיו הק' של כ"ק אדמו"ר מלך 

המשיח שליט"א.

במהלך השנה למדנו בישיבה על מספר נושאים שונים במסכת כתובות, הנקראת ש"ס 
קטן, עליהם כתבו התמימים עיונים חידושים וביאורים, מעשה ידם.

מתוך נושאים אלו נבחרו מספר נושאים יסודיים המבוארים בצורה שווה לכל נפש, 
ביאוריהם  ידי  על  והשגה,  הבנה  של  באופן  בשכלו  ויתיישב  הקורא  בהם  ירוץ  למען 

וחידושיהם של התמימים - חיילי בית דוד.

להעיר: באגרת קודש למשפיע הרה"ח הרה"ת רש"ח ע"ה קסלמן מבאר כ"ק אדמו"ר 
מלך המשיח שליט"א את דעתו על סגנון ואופן כתיבת ההערות על ידי התלמידים:

יישר כוח לתמימים לוי יצחק שיחי' קופצ'יק ומנחם מענדל שיחי' רפאלוב, שביגיעה 
רבה ועצומה הכינו את הקובץ לנח"ר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לדפוס, ויישר 
כוחם. ות"ח לר"מ המסור ונתון דשיעור א' הרב חיים שיחי' טל אשר הנחה וכיוון אותנו 
של הק'  בתורתו  ספוג   - כתובות  במסכת  העמוקות  הסוגיות  של  ונכון  ישר   בלימוד 

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א.

 

קיימים



שער
המסירות

נפש

מבוא
                   פסוקים בתורה מצווים אותנו לקדש את שמו, "ונקדשתי בתוך בני ישראל", 
           "קדושים תיהיו כי קדוש אני" וכן אזהרה על חילול שמו "לא תחללו את 
שם קודשי", ואכן רואים במוחש שכל יהודי באשר הוא, יקדש את שמו ית' וברצון גמור 

ימסור את נפשו לה'.

והיא אמונה  דורות,  מדורי  כבר  ישראל  בעם  ישנה  מוסברת  ובלתי  תופעה מפליאה 
חזקה ובלתי ניתנת לערעור בה' יתברך, אמונה זו ירדה אף לפסים מעשיים מספר רב של 
פעמים כשיהודים רבים מסרו את חייהם כפשוטו ממש כדי לא להיפרד חס ושלום מה' 

יתברך.

"ולכן אפילו קל שבקלים ופושעי ישראל מוסרים נפשם שלא לכפור בה' אחד ואף אם 
הם בורים ועמי הארץ ואין יודעים גדולת ה'. וגם במעט שיודעים אין מתבוננים כלל ואין 

מוסרים נפשם מחמת דעת והתבוננת בה' כלל.

אלא בלי שום דעת והתבוננת רק כאלו הוא דבר שאי אפשר כלל לכפור בה' אחד 
בלי שום טעם וטענה ומענה כלל והינו משום שה' אחד מאיר ומחיה כל הנפש על ידי 
התלבשותו בבחינת חכמה שבה שהיא למעלה מן הדעת והשכל המושג ומובן", מילים 

נפלאות אלו כותב אדמור הזקן בספר בתניא פרק ח"י.

מספר



תורת תומכי תמימים 276

אך הפוסקים אינם סוברים כולם בחיוב הברור של מסירות נפש, וטוענים שקידוש ה'   
הינו בקיום מצוות מעשיות באופן של "וחי בהם", וגם אותם הסוברים שאכן ישנה מציאות 

על פי תורה של "מסירת נפש" אין מסכימים הם עם ודאות ותוקף חיוב זה בכל מצב.

כ"ק  בהוראת  המונקאטשער, שהתפרסם   – האלעזר"  ה"מנחת  בעל  של  מכתב1  ישנו 
אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בו הוא כותב שצריכה להיות מסירות נפש כדי להביא את 

משיח צדקנו.

בדורנו – מסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א – מסירות נפש היא מסירת הרצון 
אשר הוא הנפש, ואכן, רק אם נמסור את רצוננו באמת ונתבטל לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח 

שליט"א יתגלה הוא לעינינו, תכף ומיד ממש.

דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
 

כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ2 מבאר דמכיוון שתורה שבכתב היא בחינת חכמה  		  
משום כך לא נתפרש בה מצות "מסירות נפש". 		

על מילים אלו מתעכב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א3, ומביא את דברי המפרשים 
ש"מסירות נפש" נמנית במנין המצוות.

על כך מבאר בהוא אמינא דהכוונה היא שציווי זה אכן כתוב בתורה, אבל הסיבה לא 
כתובה בתורה, אך במאמרי כ"ק אדמו"ר מוהרש"ב מפורש שהציווי לא נאמר.

ומבאר דלמרות דנאמר ציווי, אך נאמר הוא בסגנון של 'סיפור', ולא כציווי. משום כך 
מצוות מס"נ שונה היא מכל מצוות התורה, ובשני ענינים )א( היא כתובה בתורה כסיפור 

ולא כציווי. )ב( היא למעלה מטעם ודעת.

וישנם ב' אופנים לקיום מצות מסירות נפש: א. פרט במצוות אחרות )ושייך במקרים 
מסויימים לבני נח(. ב. מצוה בפני עצמה )ולא שייכת לבני נח(.

ומוסיף שיש כמה סוגים במסירות נפש. 

וזלה"ק4:

לא נאמר ענין המסירות נפש מפורש בתורה שבכתב להיות תורה שבכתב הוא בחינת 

1( נדפס בהמשך. וראה שיחת ש"פ משפטים תשד"מ.
2( מאמר ד"ה "אני ישנה" ספה"מ תש"ט עמ' 121.

3( בהערה שם.
4( הערה זו של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א על המאמר פה, מובאת גם בהוספות ללקו"ש חי"ב ע' 

.212

במאמר



277שער חלקנו בתורתך

חכמה* - ועוד דהצמח צדק בספר המצות שלו מפרש מצות קידוש השם, וכדעת כל מוני 
המצות הנ"ל, ואחרי ביאורו איסור חילול השם, מביא ומבאר מצות אמירת קדושה לדעת 

הרע"מ. משמע קצת דאין זה סותר למה שמונין קידוש השם במצוות עשה מן התורה. 

ועיין גם כן רא"ש ברכות פ"ז ס"כ בהא דר"א שיחרר עבדו להשלים לעשרה משום 
את השם  דמקדשין  דהיינו עשה  ישראל  בני  בתוך  ונקדשתי  דכתיב  דרבים  מצוה  דהוי 
בעשרה ברבים ואפילו הוי מלתא דרבנן כגון לשמוע קדושה ברכו כו', דמזה יש ללמוד 
דזהו  ר"ל  סק"מ  פענח  צפנת  )בשו"ת  התורה  מן  היא  קדושה  דאמירת  דאמר  למן  דגם 

מחלוקת בתוספתא ברכות פ"א, י"א. ואכ"מ( אינה אלא פרט מכללות הציווי ונקדשתי.

כו'  ד' שכתב: מצות עשה של תורה  כן בשערי קדושה להרח"ו ח"א שער  גם  ועיין 
לקדש את שמו יתברך במסירת נפש כו' מ"ע של תורה כשאר מפרשים וספר הזהר כו' 
לקדש את שמו ית' במסירות נפש בפסוק שמע ישראל כו' לקדש את שמו בנקדישך – הרי 

בפירוש דשניהם נחשבים למצות עשה מן התורה לדעת הזהר.

 – והנה בדוחק גדול אפשר היה לתרץ לבאר כאן המלות "מפורש בתורה שבכתב" 
מפורש בטעמה, וכמו שכתוב בתורה אור ד"ה חייב איניש )השני צ"ט, ב( בפירוש וז"ל: 
ולכן לא נזכר בתורה טעם על מסירת נפש כו'. וכן הוא בלקוטי תורה פרשת ויקרא ביאור 
ולא תשבית פ"ב. אבל מלבד שאז אין הביאור הכתוב בפנים "דלהיות דתורה שבכתב הוא 
בחינת חכמה כו'" מתאים כלל, הנה בפירוש כתב בשערי אורה ד"ה וקבל היהודים פ"ח 
"ולזאת אין מסירות נפש נכתב בתורה בשם ציווי כי ירושה היא", ובגוף כתי"ק של ד"ה 
יחיינו מיומיים תרנ"ט: בתורה לא נאמר ציווי על מסירת נפש להיות כי אורייתא מחכמה 

נפקת כו'.

הציווי.  וטעם  הציווי  ישנם  בכלל,  ובמצות  נפש,  במסירת  דהנה  לומר,  נראה  ולכן 
ובשניהם נשתנית מצות מסירת נפש משאר המצות: הטעם על מסירת נפש לא נאמר כלל 
לא בתנ"ך ולא בש"ס. הציווי על מסירת נפש לא נאמר בתורה שבכתב כציווי בפירוש, 
וכמו שנאמר בפסוקים שלפניו: ושמרתם גו' ועשיתם גו' ולא תחללו גו', אלא כסיפור 
ענין שיבוא בדרך ממילא, דעל ידי עשייתכם – ונקדשתי בתוך בני ישראל גו'. ובתורה 
אור ולקוטי תורה מפרש שינוי הראשון, וכאן בשערי אורה וד"ה יחיינו מיומים מפרש 

שינוי השני.

עוד יש לומר, בהקדים דעל פי המבואר בדא"ח במקומות הנ"ל, הנה מחולקת מצות 
עשה דמסירת נפש משאר התורה ומצוות, דשאר התורה ומצוות הם על פי טעם ודעת 
ומסירת נפש היא למעלה מן הטעם ודעת, ובמילא – מסירת נפש היא מעצמיות הנפש 

מן התורה מדכתיב  קידוש השם הוא מצוות עשה  נפש על  עיון גדול דהרי מסירות  לכאורה צריך   )*
ונקדשתי בתוך בני ישראל )ויקרא כב, לב( ונכנסה בחשבון כל מוני המצות )ספר המצות להרמב"ם מ"ע ט. 
סמ"ג עשין ח. סמ"ק סי' מד. ספר החינוך רצו. ועוד( -  ודוחק גדול לחדש שיטה ולומר, דלרעיא מהימנא )זהר 
ח"ג צג, רע"א. ועיין גם כן זהר ח"ב צו, א( דמפרש ונקדשתי בתוך בני ישראל פקודא דא לקדשא ליה בכל יומא 

)אמירת קדושה בכל יום(, אין לימוד מפורש בתורה שבכתב למסירות נפש, ולפי סברא זו מדבר כאן.



תורת תומכי תמימים 278

התורה  כן שאר  שאין  מה  מאבותינו  לנו  וירושה  הוא  ברוך  סוף  אין  לעצמיות  הבטלה 
ומצוות שדי בבחינת השכל שבנפש האלקית. ואם כן קשה: א( על פי ביאור זה פשיטא 
דאין מסירת נפש שייך לבן נח, ובסנהדרין עד, ב. איבעיא היא ולפי פירוש רש"י וכו' גם 
לא איפשטא. ב( על פי הנ"ל, הציווי על תורה ומצוות אין מספיק לחייבו למסירת נפש 
עליהם ומלשון הרמב"ם הלכות יסודי התורה פרק ח' ה"א משמע דלולא הכתוב וחי בהם 
היו כל המצות ביהרג ואל יעבור. ועיין גם כן תוספות ד"ה בן )סנהדרין עד, ב(, מנחת חנוך 

מצוה רצו ופרשת דרכים דרוש דרך האתרים.

ולכן נראה לומר דיש במסירת נפש שני ענינים: א( מה שהיא פרט במצות אחרות, הינו 
שמקים מצות ע"ז ג"ע וכו' וגם אם אומרים לו שיהרג על ידי זה בכל זאת מקיימם. - וכיון 
שבכלל, ע"ז וג"ע וכו' הם על פי טעם ודעת, שייכים הם גם לבני נח. ואין להוציא בני 
נח מחיוב קיומם במקרים בודדים, אשר כתוצאה משמירת המצוה יהרג. ובזה היא בעית 
הסוגיא בסנהדרין שם. ב( מה שהיא מצוה בפני עצמה למסירת נפש על קדוש השם, וכמה 
אופנים בקיומה על ידי ערקתא דמסאנא, על ידי שלא תספר עמו מאחורי הגדר, או ע"ז 
וג"ע ממש וכו'. וזה אין שייך כלל בבני נח. - ואפשר יש נפקא מינא בין שני הענינים 

לענין חיוב ברכה לקדש שמו ברבים. ואכ"מ.

- כמה סוגים במסירת נפש: בשביל השכר לעולם הבא או לשמה, הגוף או גם הנפש, 
דנפש הבהמית דנפש האלוקית, מלמעלה למטה או מלמטה למעלה, אבל בכל הנ"ל בדא"ח 

משמע שאין לתרץ בחילוקי סוגים אלו הקושיא שבתחלת הערה זו.

הוספות ללקו"ש חלק י"ז5:

		 מביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ציטוט מהתניא, דשם כתוב   
		   שהחיוב לעבור על מצוות במקרים יוצאי דופן אין זה נמדד על פי קלות 
העבירות או חומרתן, ובדרך אגב מזכיר שישנו חילוק בין "פיקוח נפש דוחה" ו"יעבור ואל 

יהרג". ובמכתב מתפלפל בגדר ההבדל.

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מציע הבדל דאולי "פקוח נפש דוחה" זהו רשות, 
ו"יעבור ואל יהרג" זהו חובה. אך אפשרות זאת דוחה מיד.

ושואל: דבפשטות זוהי כפילות לשון להביא את שני הדינים ביחד?

ומביא הבדלים בין ב' הדינים:

אפשרות  אין  אך  מצוה,  אכן  היא  האסור"  ה"מעשה  עשיית  )א(  דוחה:  נפש  פקוח 
לקיימה. )ב( יש חובה לדחות ולא לעשות.

5( עמ' 489. המכתב במקורו נמצא באגרות קודש כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א חלק א'.

במכתב



279שער חלקנו בתורתך

יעבור ואל יהרג: )א( עשיית ה"מעשה האסור" היא עבירה. )ב( אין חיוב ברור לעשות 
את "מעשה האיסור".

ולכן בתניא מביא את שניהם, כדי לחזק את דבריו – דזה בכל מקרה. ונשאר ב"צריך 
עיון" לגבי "פקוח נפש דוחה".

ומקשה: מדוע מזכיר בתניא את הדין "חלל עליו.." והרי זוהי גזירת הכתוב, ומבאר 
דזה בגלל ג"ע. ומבהיר ש"חלל עליו.." נאמר בדין של שמירת שבת עצמו. – ומוסיף דגם 

להלכה צריך את הדין של "חלל עליו..".

מובן  עליו  לחולקים  וגם  ערוך.  בשולחן  בפסיקותיו  גם  הזקן  אדמו"ר  שיטת  וזוהי 
פסיקותיו )כיון דלג' עבירות יש דין של פקוח נפש(.

ויש לעיין האם פסק אדמו"ר הזקן לשיטתו היא גם בשפיכות דמים. ועוד יש לעיין 
האם כל המצוות הם יהרג ואל יעבור או ההיפך. 

ובלשונו הקדוש:

...ב( בספר של בינונים פרק כ"ד "ומה שפקוח נפש דוחה שאר עבירות וגם יעבור ואל 
יהרג היינו כפירוש חז"ל אמרה תורה חלל עליו שבת אחת כדי שישמור שבתות הרבה ולא 

משום קלות העבירות וחומרן... אלא דגזירת הכתוב הוא".

והעיר: מה בא להוסיף בהענין דיעבור ואל יהרג. ואם תרצה לומר שלשון "פקוח נפש 
דוחה" אפשר לומר – רשות, ובא להוסיף דגם יעבור כו' היינו שחובה לעבור, הרי דין זה 

תלוי במחלוקת הפוסקים, ובודאי לא נחית רבינו לפלוגתא.

ואי משום הא לא איריא: א( בכמה מקומות לשון "דוחה" הוא חיוב, וכמו עשה דוחה 
לא תעשה, טומאה דחויה בצבור, פסח ראשון דוחה את השבת וכיוצא בזה. ב( במה דברים 
אמורים דיש אומרים דרשאי להחמיר על עצמו וליהרג בשאר עבירות, הול דוקא כשהנכרי 
מתכוון להעבירו על דת – שמלבד מעשה עבירה זו, יש כאן גם ענין הדת בכלל, וכלשון 
הירושלמי סנהדרין )פרק ג' ה"ה( אי יהודי יהודי – אבל מצד עשית העבירה בלבד, היינו 
וכמו  ודאזלינן בשיטתו אסור להחמיר,  גם לדעת התוספות  להנאתו,  כשהנכרי מתכוון 
שכתוב במשנה למלך )יסודי התורה פרק ה' ה"ד( וכ"פ בשו"ע יו"ד סימן קנ"ז ס"א )וש"נ 
המקורים(. ואם כן בנדון דידן, בתניא, שפיר יש לו להביא ראיה מהא דלכולי עלמא יעבור 

ואל יהרג בעשית שאר עבירות מצד עצמם.

והנה עוד יש להעיר בתניא כאן, והוא: אי תימא דראית דוגם יעבור כו' מוסיף אל מה 
שכתוב פקוח נפש דוחה כו', לא היה לו להביא כלל הא דפקוח נפש דוחה כו'.

ועל כן צריך לומר דיש בראיה אחת מה שאין בחברתה.

ואולי אפשר לומר בישוב כל הנ"ל: לשון וענין פקוח נפש דוחה כו' שהובא בש"ס )יומא 
פ"ה א ושם( הוא על דרך הלשון עשה דוחה כו', היינו: א( שהעשי' היא מצוה וכמו לפקח 
את הגל, אלא שאירע בזמן של איסור או בדבר של איסור בדין חולה ומי שאחזו בולמוס, 



תורת תומכי תמימים 280

וכמו שמדמהו שם בש"ס למילה בשבת.

)ועיין גם כן בתוספתא שבת סוף פרק ט"ז: אמר ר"י מנין לפקוח נפש שדוחה את השבת 
ב( שחיוב גמור הוא  שנאמר את שבתותי תשמרו יכול במילה ועבודה ופקוח נפש כו'(, 

לפקוח נפש ולדחות את השבת או שאר עבירה כיוצא בזה.

לשון וענין יעבור ואל יהרג הוא: א( שהעשיה היא עבירה וכמו קטול אספסתא )יבמות 
קכא, ב( וכיוצא בזה, אלא שאירע )או שהנכרי מקשר( זה עם הריגת נפש, ב( אין בלשון זה 

משמעות חיוב ברור, שלכן נשאר מקום למחלוקת הראשונים כנ"ל.

הקושיא  לחזק  כדי  יהרג,  ואל  ויעבור  נפש  דפקוח  הענינים,  ב'  בתניא  הביא  ולכן 
ולהוכיח, בפשיטות: א( שדחית העבירה הוא חיוב – מפקוח נפש, ב( שאין הדחיה דוקא 

אם העשיה היא מצוה מצד עצמה – מיעבור ואל יהרג.

וצריך עיון קצת מכתובות )יט, א( דקאמר "פקוח נפש" אף שאין שם מצוה, ויש לומר 
דבש לחבירו, שאין שייך לומר בזה דרשאי להחמיר על חבירו אף שעל פי דין יעבור ואל 
יהרג, בכל אופן חשיב ענין של מצוה )לא תעמוד על דם רעך כו'(. ורק בדידיה יש לחלק 

כנ"ל, כיון דרשאי להחמיר על עצמו.

ב'  כו' מוסיף  והנה ראיתי בספר מנחת חנוך מצוה רצ"ו, דמפרש דפקוח נפש דוחה 
שאחזו  מי  וכמו  המצוה,  שמקיים  ידי  על  באה  אינה  הסכנה  אם  אף  דוחה  א(  פרטים: 
בולמוס, ב( דגם בשביל פקוח נפש של חבירו יעבור, כמו לפקח עליו את הגל. ואולי יש 
)במקום שאין  וגם  נפש דוחה שאר עבירות  ומה שפקוח  לפרש לשון התניא בפשיטות: 

הדחיה ברורה כל כך, וכמו בנוגע לעצמו, בכל זה הרי הדין הוא( יעבור ואל יהרג כו'.

ועדיין צריך עיון בכל זה.
* * *

ג( העיר אטעם שהביא רבינו )שם( חלל עליו שבת אחת כדי כו' – והוא מש"ס יומא 
)פה, ב( – דכיון דמסיק דגזרת הכתוב הוא, אם כן למה ליה טעמא דחלל עליו כו'.

ויש לומר כי כונת רבינו, אשר גזירת הכתוב הוא – מדמקיש נערה המאורסה לרוצח 
)סנהדרין עד, א( – דבג"ע לא יאמרו סברה זו דידחה פעם אחת כדי שישמור הרבה פעמים, 

ולא משום חומר העון.

ובהא דאמרה תורה חלל עליו שבת אחת כדי כו' מבאר רבינו שאין השבת נדחית על 
ידי ענין אחר ומפני שאינה חמורה כל כך, אלא שמצות שבת גופא, הא שישמרנה פעמים 
רבות, דוחה את שמירת השבת בפעם הזו - וגם להלכה למעשה צריכא לטעם זה, וגם 
לטעם דוחי בהם ולא שימות בהם )יומא שם(, דמוחי בהם ילפינן דגם ספק פקוח נפש דוחה 
שאר עבירות, ובדין מי שרוצים להוציא בתו מכלל ישראל כו' צריך לטעם חלל עליו שבת 

אחת כו' )שו"ע רבינו או"ח סו"ס ש"ו ועיי"ש בקו"א(.

* * *



281שער חלקנו בתורתך

הערה: פסק רבינו בשולחן ערוך אורח חיים סוף סימן ש"ו דמי שאונסים אותו לעבוד 
ע"ז פעם אחת אין מחללין עליו את השבת באיסור תורה, להצילו מזה. מפני שלא ניתנה 
כאן, שכתוב  בתניא  אזיל  ולשיטתיה  ממנה,  חמורה  עבירה  הצלת  בשביל  לידחות  שבת 

שהוא לא מפני קלות העבירות וחומרן.

דמחללין שבת  סימן ש"ו סק"ה(  זהב  הובא במשבצות   – )לבוש  ואפילו למאן דאמר 
להצילו פעם אחת מאותן העבירות דיהרג ולא יעבור, יש לומר דגם הוא ל"פ אשיטת 
רבינו בתניא, אלא דסבירא ליה דג' עבירות אלו יש להם דין פקוח נפש, כיון דחייבתו 
תורה ליהרג עליהם – וכמו שכתוב כל זה בספר אהלי יוסף – לתלמיד רבינו הזקן – דיני 

קדוש השם ס' כב-כג.

הערה: יש לעיין אם הא דכתב רבינו דגזרת הכתוב הוא – גם בשפיכות דמים או רק 
בג"ע ועבודה זרה. ולהעיר מכסף משנה הלכות יסודי התורה פרק ה' ה"ה.

כך יש לעיין אם הוה שתיק קרא, איך הסברא נותנת: כל המצות יהרג ואל יעבור, או 
דכל המצות יעבור ואל יהרג, ועיין תוספות ד"ה בני נח )סנהדרין עד, ב( רמב"ם הלכות 

יסודי התורה ריש פרק ה', רא"ם שמות ד', פרשת דרכים ריש דרוש ב' ועוד, ואכ"מ.



תורת תומכי תמימים 282

כ"ק האדמו"ר ממונקאטש
בענין חובת המסירות נפש על ביאת משיח שאמר

בעל ה'מנחת אלעזר' ביום הושענא רבה ה'תרצ"ה

     איתן הנזרק בלהב אש". לכאורה היה לו להפייטן לומר שבחו של אברהם 
       אבינו במה שעקד את בנו הניתן לו לעת זקנתו לשחטו על גבי המזבח, וכמו 

שחושב שבחו של יצחק – בן הנעקד על עצים ואש?

ואפשר זהו יותר קשה ליקח בידיו לשחוט את בנו יחידו, בן זקונים, מלזרוק את עצמו 
לאש בפעם אחת.

אם  כי  למיתה,  בנו,  אפילו  חבירו,  נפש  למסור  לרבותא  שאינו  מוכרח  באמת  אמנם 
העיקר הוא מסירת נפש עצמו בלתי לה' לבדו. ועל כן זהו הרבותא של אברהם אבינו עליו 
השלום ביותר, כאשר זרק את עצמו וגופו ממש בכל אבריו וגידיו לשרפה עבור קדושת 
שמו יתברך. וזהו הרבותא של יצחק אבינו גם כן, שנעקד בעצמו בפישוט ידיו ורגליו על 

עצים ואש לשרפה ולשחיטה.

ובכן, צריכים אנו לדבק במדותיהם וללכת בעקבותיהם.

)כאן היה אומר מרן שליט"א בקול עוז בכי והתעוררות(:

אשאלה נא מלפניכם אהובי אחי היקרים! באם יבואו ויעמידו בפניכם מכונת חיצי אש 
היותר גדול, ויאמרו לכם שתכפרו חס־ושלום באלוקי ישראל ואם לאו שם תהא קבורתכם 
לזרוק עליכם חיצי אש הנורא, האם מוכנים אתם להניח לזרוק החיצים להריגה בעבור 

קידוש שמו יתברך? ויענו כל העם ויאמרו בדמעות ובקול גדול: "כן!"

בתנאי  לישראל  משיח  יבוא  הזה ממש  היום  כי  לכם  יאמרו  באם  רבינו:  ושוב שאל 
ואופן שאתם תמותו בו ביום, האם תקבלו על עצמכם מסירות־נפש עבור זה? ויענו כל 

העם: "כן!"

ונשפכו דמעות כמים בקדושת ה' ומשיחו, וצעקו כולם: "הושענא למען איתן וכו'". 
יהיו לרצון לפני אדון כל.

* * *

"למען



283שער חלקנו בתורתך

 ]על הדברים שנתפרסמו לעיל שאל אחד את האדמו"ר ממונקאטש
מה המקור לדבריו, וכתב לו תשובה זו[

לבאר דבריו בענין חובת המס"נ על ביאת משיח צדקנו:

זה תמה על מה שהדפיסו  ועם כל  ומבין   	      שכתבת בשם ת"ח אחד המאמין 
	     בשמי בהושענות 'שאלת אמונת אומן' להשומעים אם יקבלו עליהם כולנו 
יחד מסירות נפש בשביל שיבא משיח צדקנו במהרה בימנו ביום ההוא, תמה ושאל הנ"ל 

המקור לזה.

והגם כי מאוד הצר לבבי אם בלבבו לא יבין וירגיש בפנימיותו ברצון טוב למסירות 
שהסופר  פיגול  מחשבת  שחשב  עד  שמו,  יתברך  ואחדות  מלכותו  כבוד  שיתגלה  נפש 
שכתבו פלטה קולמוסו – ובאמת מה שכתב כבוד תורתו הרמה הוא פליטת קולמוס, ולא 
קולמוס של לב אמת ונרצה לעבודת הבורא יתברך שמו – עם כל זה ארשום קצת דברים 

בתשובה קצרה:

הדברים מבוארים בספרו של רבן של כל בני הגולה זי"ע 'יערות דבש' )חלק א' דרוש א' 
בדיבור המתחיל ולירושלים עירך ואת צמח וכו'(, וזה לשונו: "וחייב כל איש לומר בליבו, 
ריבונו של עולם הריני מוסר נפשי על קדושת שמך, ואם אין אני כדאי לראות בבנין ציון 
והחזרת מלכות בית דוד, אמות על קדושת שמך ועיני לא יהיו רואות אפילו בנין ירושלים 
והצמיח קרן דוד, למען יתקדש שמך ותרחם על בניך העלובים והנטושים בגולה הסובלים 

על יחודך ומקדשים שמך ברבים", עד כאן לשונו הקדושה.

וכן שמעתי מאבותי ורבותי הקדושים זכותם יגן עלינו, שקיבלו עליהם כזאת )ועוד 
נעורי  בימי  שלמה', שמעתי  'שם  בעל  מפה"ק  הק'  הגאון  אאזמו"ר  לגרמיה  עביד  יותר 
מפה קדשו ונשמע לרבים מאנ"ש בתוך מתק דיבוריו הקדושים, כי הוא מקבל עליו למות 
ביסורים גדולים ונוראים )רח"ל( לחתוך גופו לחתיכות ורצועות קטנות רק בשביל שיבוא 
במהרה בימינו מיד משיח צדקנו. ותסמר שערות ראש השומע ויודעו ומכירו לאותו צדיק 

אמת(, ובודאי מצוה לשמוע דברי חכמים כנ"ל, והוא מובן.

ב'שמע  הוא  שמע  בקריאת  נפש  המסירות  כי  הנ"ל,  דבש'  ה'יערות  לדברי  וסמוכים 
ולא אלוקי  "ה' שהוא אלוקינו עתה  ז"ל:  רש"י  בפירוש  ושם מפורש  וגו' אחד'  ישראל 
האומות עובדי ע"ז הוא עתיד להיות ה' אחד שנאמר כי אז אהפוך אל עמים וגו' ה' אחד 
ושמו אחד", עד כאן לשונו הקדושה. וממילא, מי שאינו בבחינת מסירות נפש כזה על 
אח"ד שזהו יהיה נתגלה רק לעתיד בביאת גואל צדק במהרה בימינו כנזכר מלשון הקדוש 
רש"י ז"ל, אם כן אין לו מסירות נפש על אחדותו יתברך שמו. וגם, אח"ד בגימטריה י"ג 
עיקרים, שאחד מהם הוא "אחכה לו בכל יום שיבוא", ועל זה צריכין מסירות נפש. וכתבתי 
מזה עוד בכמה דוכתי בעזרת ה' יתברך, ואין כאן מקום להאריך. ובאמת, מדינו במסירות 
נפש אין מחוייבים רק על שלשה דברים, עבודה זרה גילוי עריות ושפיכות דמים, ולא על 
)ועיין בדברינו  שבת. וכבר העירו גדולי האחרונים בזה, עיין בתשובת מהר"י אסאד ז"ל 

ומה



תורת תומכי תמימים 284

במנחת אלעזר חלק א' סימן ע"ד ועוד בכמה דוכתי(, דהלא שבת חמירא יותר מגילוי עריות 
ושפיכות דמים כיון דפסקינן כהאי תנא דשבת חמירא ליה כעבודה זרה, כדפסקינן ביורה 
דעה )סימן ב'( דנעשה המחלל שבת לבד מומר לכל התורה כולה, ולמה אין צריך מסירות 

נפש בעד השבת? ותרץ, דזהו גזירת הכתוב דלמדו מקראי בש"ס.

אמנם באמת קשה עוד יותר לכאורה מה שכתוב מהאריז"ל בסידור )מנחת שבת( 'ועל 
מנוחתם יקדישו את שמך' לקבל על עצמו אז מסירות נפש, והלוא על קדושת השבת היינו 
שלא לחללו אין צריך מסירות נפש, רק לג' דברים הנ"ל )אם אינו נתכוין להעביר על דת(.

אולם לא קשיא מידי, דבאמת החסיד שרוצה למסור נפשו גם על דבר שאינו צריך, 
לזכות הוא לו, כמו אברהם אוהבו וכמו שכתב הרמב"ם. ועיין מה שכתב ב'פרשת דרכים' 
לענין בני נח, אבל בישראל גמור ודאי הוא כן. וגם ממידת חסידות כשאינו מחוייב מותר 
ומצוה למסור נפשו אם בוער בקרבו אהבת ה' ותורתו ואמונתו לעד קיימת. ונודע מה 
שכתבו התוספות )בפרק א' דחגיגה( בשם המדרש כי הקב"ה והשבת וישראל אלו השלושה 
מעידים זה על זה כי אין בלעדם והכל חד, ועל כן מובן ממילא המסירות נפש באהבה בעד 

שמירת שבת קודש וכן כיוצא.

וגם, כשמעוררים בתפילתנו על הגאולה במסירות נפש אז אין לנו שום נגיעה לעצמינו, 
כי כבר מסרנו נפשינו על ככה, וממילא לא יכול שום מקטרג לעכב תפילותינו בשביל 
עוונותינו, ודי למבין. וזהו יש לומר הכוונה בתיקוני זוהר הקדוש: "אפילו בי כנישתא 

חדא אי הדרין בתיובתא כדקא יאות )היינו במסירות נפש( פרקינן לה מן גלותא" וכו'.

והנה מה שכתבנו לעיל על המסירות נפש על ביאת גואל צדק במהרה בימינו, עיין 
בשער הכוונות להאריז"ל )כוונת קריאת שמע דרוש ו'( בדיבור המתחיל אמנם וכו', וזה 
למעלה,  כתיקונו  זיווג  לעשות  יכולים  אין  הרבים  בעוונות  בשמנינו  עתה  "אך  לשונו: 
זו,  זו הקץ מתארך וכמעט רוב הרעות והצרות הבאות על האדם באות לסיבה  ולסיבה 
אמנם עם כל זה יש קצת תיקון בזה במה שנמסור נפשינו על קידוש השם בכל לב, כי על 
ידי כן אפילו אין בנו שום מעשים טובים והרשענו עד להפליא הנה על ידי מסירת נפשינו 

להמצוה מתכפרים עוונותינו וכו'", עד כאן לשונו הקדושה.

ומעתה, אם על ידי מסירת נפש הכללי מרצוננו אז מתכפרים עוונותינו שהם אריכות 
בשער  חזה  בסמוך  מקודם  שם  )עיין  בימינו  במהרה  צדק  גואל  ביאת  ועיכוב  הגלות 
ידי  על  נגאלים אלא  ישראל  )בהלכות תשובה( שאין  וכמו שכתב הרמב"ם   – הכוונות( 
התשובה מעוונותיהם וכנודע – ומכל שכן אם המסירות נפש הוא במחשבתנו באמת על 
ביאת גואל צדק במהרה בימינו, שזהו תכלית המטרה הנרצה וכמובן. וכתבתי רק ראשי 
פרקים, ותן לחכם ויחכם עוד, ומאוד דאבה ליבי אם יצטרכו עם תלמידי חכמים גדולים 

שבארץ הקודש כמו להתחיל ללמוד אלף־בית כזה וכו'.

ויותר אין בי כח ועת להאריך, וה' את שנותינו יאריך, ונזכה לביאת גואל צדק במהרה 
בימינו, ושלום וכל טוב סלה.

)מתוך 'אגרות שפירין' אגרת קנו(



285שער חלקנו בתורתך

מצוות פיקוח נפש
 הת' איתמר אפרים שיחי' גרגה
תלמיד בישיבה א

דיון דברי הגמרא במושג סכנה 
 	       במסכתין6 "מסכנה ואילך נהגו העם לכנוס בשלישי ולא מיחו בידם חכמים". 
	      בהוא אמינא מבואר דהגזירה הייתה שכל בת ישראל שתתחתן ביום רביעי 
תיהרג ולכן הקדימו את יום החתונה. הגמרא דוחה נסיון זה, דהא אין זה סכנה אלא אונס 
ובלשון הגמ': "האי סכנה, אונס הוא"  כלומר הא דאינה יכולה להתחתן ביום רביעי אינו 
"סכנה" - דבר שאפשרי שיתגלגל לסכנה, אלא אונס, דיש אפשרות לעבור על כך מחמת 
פיקוח נפש, אלא מסיקה הגמ' דהסכנה היא שגזרו שכל בתולת ישראל שתתחתן7 תצטרך 
כך8  על  נפשן  שימסרו  צנועות  נשים  שישנן  כיון  סכנה,  וזוהי  תחילה  למושל  להיבעל 
)בהמשך ידובר על מסירות נפשם של ה'צנועות', והאם מסירות הנפש הינה על העבירה 

או האיסור לבעל(.

ומקשה הש"ס דפרט זה ניתן לפטור על ידי שהחכמים ילמדו את נשות ישראל שמותר 
להם לעשות זאת ואין צורך למסור עליו את הנפש. 

ומתרצת הגמ' דישנן פרוצות )שירצו, ואז לא יהיה זה 'אונס' אלא 'רצון'( וישנן כוהנות 
)הנאסרות על בעליהן גם ב'אונס'(, ע"כ גוף הגמ'.

ב
מחלוקת ריב"ם ור"ת מהו האיסור ועל מה מסרו נפשם 

הנה בתוס' )ד"ה ולידרוש להו( תמהו כיצד בהוא אמינא הועלתה סברא דאפשר ללמד 
את בנות ישראל שמותר להם להיבעל למושל, והרי ישנם ג' מצוות שעליהם הדין הוא 
ש"יהרג ואל יעבור"9 וגילוי עריות היא אחת מהם, ואם כן איך ניתן לתרץ שילמדו את 

6( דף ג ע"ב.
7( פשיטא דהגזירה הוה אף על כל הימים ולא רק רביעי, אך כיון שהיה ידוע שבנות ישראל הבתולות 
מתחתנות ביום רביעי מכיון שכך תקנו חכמים )או מצד בית דין או מצד שקדו( לא היה טורח לבוא כל יום 

לבדוק האם ישנם העוברים על תקנת חכמים ומתחתנים ביום אחר. 
8( בשונה מאונס שבו כל הנשים במצב של כפייה . 

9( עיין רמב"ם )הל' יסודי התורה פרק ה הלכה ה( דחולק על תוס' וסובר שכל המצוות צריך להיהרג 
עליהם ולא לעבור אבל כיון שהתורה עצמה אמרה "וחי בהם" ולא שימות על ידם ולכן אין נהרגים על שום 
מצווה אלא על ג' מצוות שהתורה השאירה עליהם את החיוב להיהרג, ועיין בפנים אם זה מצווה לעבור על 
המצווה ולחיות, או היתר ומותר לאדם למסור עצמו על איזה מצווה שרוצה )עיין גם בתשובת הרבי מה"מ 
שליט"א אם הגוי רוצה להנאת עצמו או שעובר בזה עבירה שעובר ולא נהרג ורק התורה פטרה אותו מעונש(.

איתא



תורת תומכי תמימים 286

בנות ישראל דשרי בעילתו והרי צריך למסור על כך את הנפש?

ומובא על כך בתוס' ב' שיטות, ר"ת וריב"ם.

רבינו תם אומר דאין כאן כלל היתר על גילוי עריות, אלא דהא הכא מדובר בגוי10 
ומחייבת  האוסרת  זאת  היא  דהתורה  מהכא  )ונפקא  בהמה  לבעילת  דומה  גוי  ובעילת 

למסור הנפש11, והיא זאת המבטלת את בעילת גוי ומשווה זאת לבהמה( 

ומייתי ר"ת הוכחה מן הגמ' בסנהדרין12 דשואלת איך נבעלה אסתר לאחשוורוש והרי 
הי' זה בפרהסיא? ומכיון דאין הגמ' מדייקת ושואלת על הגילוי עריות שהיה לכאורה, 
מוכיח ר"ת דבעילת גוי אין בה ממשות )ולפי הנ"ל יוצא שהצנועות מסרו נפשם בשביל 

לא לעבור על רצון ה'( 

וריב"ם מאידך סובר13 דכיון שהאישה שלא עושה שום 'מעשה' אפי' לא 'כוונה' הרי 
היא כקרקע עולם, כלומר אין אנו מחייבים אותה על מעשי' כמו שאיננו מחיבים קרקע 
ע"כ שהצמיחה כלאים )לדוגמא(, אלא אי אפשר לשנות זאת, כך גם לענייננו אין לחייב14 

את האישה על דבר שלא תלוי בה.

ובמילא מובנת תשובת הגמ' שיש בעי' בפרוצות וכוהנות, שפרוצות יש להן רצון, ואז 
אינן נחשבות כקרקע עולם דאין כאן כפי' ממש אלא מעורב כאן גם רצון ונאסרות על 

בעליהן. 

ג
 דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בחלק י"ז   

מסביר אדמו"ר הזקן דאין הבדל בין המצוות ומה שישנן מצוות שיש  והנה בתניא15 
חיוב להיהרג עליהן וישנן שלא, זהו מכיון דכן הוא הרצון העליון ומביא שם ב' דוגמאות 

לגבי מצוות, "יהרג ועל יעבור" ו"פיקוח נפש דוחה".

ולכאורה יש להבין מדוע צריך אדמו"ר הזקן להביא את ב' הדוגמאות גם של פיקוח 

10( ואין זה שרי מחוסר ממשות בבעילה, אלא שאין חובה למסור נפש על כך.
11( עיין הערה קודמת, ולפי זה יוצא דכל מהות העניין הוא לפי רצון התורה ויש לעיין ברמב"ם מהו  
היתר התורה בגוי ש"יוצא" מגדר גילוי עריות אם זהו מצד שהתורה קבעה זאת או שאינו  נכלל מראש  

בעניין כי אינו בגדר אדם כלל.
12( דף ע"ד ב'.

13( לאחר שדוחה את טענת ר"ת שגם בגוי האישה נאסרת על הבועל ומוכיח זאת  מן הגמ' בהמשך )פרק 
האישה שנתארמלה דף כ"ו ב'(  שאישה שנשבתה בין עובדי כוכבים, אם ברצון אסורה על בעלה. וכן מן הגמ' 

במגילה )ט"ו א'( דמשמע דהא שאמרה אסתר "כאשר אבדתי אבדתי" התכוונה על איסורה למרדכי.
14( עיין בלקו"ש לפ' ואתחנן תשמ"ז ס"ו, האם פטור אונס הוא רק פטור האדם מעונש או דבטל המעשה 
עצמו היינו דאינו עבירה, ולפי זה יש להבין ב' הדיעות בפטור האשה - מחמת היותה כ'קרקע עולם' או דאין 

פה מעשה כלל כיון דהגוי כבהמה הוא.
15( פרק כ"ד. 



287שער חלקנו בתורתך

נפש שענינו שדוחים מצוות בשביל לחיות, וגם יהרג ואל יעבור? 

לכאורה היה ניתן לתרץ דפיקוח נפש הוא רשות ויעבור וא"י הינו חובה מן התורה 
לעבור על האיסור.

אך זאת דוחה כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א במכתב16, דכותב התם דדין יעבור 
ואל יהרג, רשות הוא ואינו חובה לכל הדעות אלא תלוי במחלוקת. 

ד
 סברת מחלוקת ר"ת וריב"ם ע"פ דברי

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
על פי דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ניתן להבין את מחלוקת ר"ת וריב"ם: 

ר"ת אזיל על פי הדיעה דפיקוח נפש זה מצווה, ועל כן אין בעי' להיבעל למושל כי 
בעילתו היא כמו בהמה, ולכן דורשים להן שחייבות בתור מצווה להיבעל למושל כיון 

דזהו אונס.

אולם לדעת ריב"ם הא דהתירו להיבעל למושל, מדובר באופן ד"יעבור ואל יהרג", 
ומלמדים את הצנועות דהן קרקע עולם, ולכן אין במעשה האיסור בכדי לאסור אותן על 

בעליהן דהן רק קרקע עולם. 

* * * 

16( נדפס בלקו"ש חי"ז ע' 489.



תורת תומכי תמימים 288

גדר התר במסירות נפש
 הת' יוסף יצחק שיחי' סייג
תלמיד בישיבה

א
דיון הגמרא בעניין סכנה

 	         בכתובות17 מבררת הגמרא מהו "זמן הסכנה" בו נהגו אנשים לעבור על 
	          תקנת חכמים )"בתולה נשאת ליום הרביעי"( ולהתחתן ביום אחר מהזמן 
שקבעו חכמים. והנה למסקנא, מדובר בחומרה של נשות ישראל  הצנועות, למות בכדי לא 

להבעל להגמון, ומבררת הגמ' הפרטים בזה.

ובלשון הגמ': "ומסכנה ואילך נהגו העם לכנוס בשלישי ולא מיחו בידם חכמים. מאי 
סכנה, אמר רבא דאמרי בתולה הנשאת לרביעי תבעל להגמון תחילה. האי סכנה, אונס 
הוא. דאיכא צנועות דמסרי נפשיהו לקטלא ואתי לידי סכנה. )ושואלת הגמ' שם( ולדרוש 

להו דאונס שרי". 

ולא  נתפשה"  לא  "והיא  לקמן  מדילפינן  בעלה  על  נאסרת  אינה  באונס  )"דנבעלת 
לימסרו נפשייהו למיתה". רש"י(.

לאחר שהתברר דהיה מצב בו נשות ישראל היו צריכים להתחתן ביום אחר מתקנת 
שמתחתנת  מי  אשר  גזר  העיר  מושל  בו  במצב  שמדובר  למסקנא  מגיעה  הגמ'  חכמים, 
צריכה לאחר החתונה לבוא אליו להבעל תחילה. שואלת הגמ', דלכאורה אין זה סכנה 
אלא אונס. ומתרצת, דבעקבות האונס הזה היו צנועות – שלא רצו להבעל להגמון ומסרו 
נפשם למיתה בשביל לא להבעל להגמון. ועל זה אומרת הגמ' מדוע שהצנועות ימסרו 

נפשם למיתה הרי תגיד להם שבאונס מותר.

העולה מדברי הגמ' הנ"ל שבזמן הסכנה עברו על תקנת חכמים מפני רצון של נשות 
ישראל לא לעבור על עבירת ג"ע, ולא להאסר על בעלייהן.  

ב
ב' שיטות בתוספות

והנה בתוס'18 שואל וז"ל "והא אמרינן. . על כל עבירות יעבור ואל יהרג חוץ מעבודת 
כוכבים וג"ע וש"ד". כלומר, כיצד ניתן לדרוש לנשי ישראל דבאונס שרי, והא אונס הוא 

על ג"ע, שדינו "יהרג ואל יעבור".

17( דף ג' ע"ב.
18( ד"ה "ולדרוש".

בסוגייה



289שער חלקנו בתורתך

על שאלה זו מביא תוס' שני תירוצים: הא': "ותירץ ר"ת דאין חיייבין מיתה על בעילת 
גוי. . דכתיב "וזרימת סוסים זרימתם". . משמע דמשום ג"ע לא מיחייבא". עכ"ל. לשיטת 
ר"ת אין מדובר פה על ג"ע מאחר ומדובר בבעילת גוי ש"זרמת סוסים זרימתם" ושווה 
כבעילת בהמה, ובמילא אפשר "לדרוש להו דאונס שרי". שהרי זה לא בגדר ד"יהרג ואל 

יעבור" אלא גדר אחר. וע"ז אומר ר"ת שגם ההשלכות של עבירת ג"ע אין כאן19.

העולה משיטת ר"ת הוא שהצנועות אינם רוצות לעבור על עבירת ג"ע.

ריב"ם לעומת זאת, סובר דאי אפשר לומר שאין עבירה של ג"ע בבעילת גוי, וכלשונו: 
"ואין נראה לריב"ם דהא ע"י ביאת עכו"ם נאסרת על בעלה כדאמר הכא דאיכא פרוצות.." 
ומכיון שכך מסביר ריב"ם פירוש אחר  בנוגע ל"ולדרוש להו דאונס שרי", וזלה"ק: "ויש 
עבדה  ולא  עולם  קרקע  היא  לפי שהאשה  שרי  דאונס  להו  ולדרוש  פריך  דלהכי  לומר 

מעשה" עכ"ל. 

מסביר ר"ת, שאשה היא "קרקע עולם" - ואינה פעילה במעשה האיסור, ובמילא אין 
זה נחשב מעשה עבירה שלה ואין כאן "יהרג ואל יעבור" ואפשר "לדרוש להו דאונס שרי" 

- שהם לא ייאסרו על בעלייהן במצב כזה )של אי רצון בג"ע( מאחר והן קרקע עולם".

העולה משיטת ריב"ם הוא, שהצנועות אינם רוצות להאסר על בעלייהן. 

לסיכום: ר"ת סובר שאין כאן עבירת ג"ע. וריב"ם סובר שמעיקר הדין יש כאן ג"ע, 
אלא שהם "קרקע עולם". 

לפי שני הסברים אלו, ניתן להבין על מה הצנועות מוסרות נפשם לא להיהרג. לשיטת 
ר"ת, שמסביר שאין כאן עבירת ג"ע, יוצא שהצנועות אינם רוצות לעבור עבירה ובמילא 
דורשים להם שאין כאן עבירת ג"ע. ואילו לשיטת ריב"ם הצנועות אינם רוצות "להאסר 
להם  שדורשים  אלא  למיתה,  נפשם  מוסרות  ולכן  כאן(  יש  עבירה  )שהרי  בעליהן"  על 

שקרקע עולם מועיל להיפטר מהעונש על ג"ע.

ג
ביאור השיטות ע"פ דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

 הקדמה: במכתב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א20 עונה לא' ששאל מדוע אדמו"ר 
הזקן בספר התניא21 בכדי להסביר שכשיש הבדלים בין מצוות למצוות, מתי מותר לעבור 
ומביא  הוא",  ש"גזיה"כ  אלא  וחומרן",  העבירות  "קלות  בגלל  אינו  זה  לא,  או  עליהם 
אדמה"ז בתור דוגמא שני ענינים דומים. גם את דין "פקו"נ דוחה שאר עבירות" וגם את 

19( "ומתוך כך התיר ר"ת לבת ישראל שהמירה ובא עליה עכו"ם לקיימה לאותו עכו"ם כשנתגייר דלא 
שייך למימר אחד לבעל ואחד לבועל". נפק"מ לדינא.

20( נדפס בליקוטי שיחות חלק י"ז בהוספות, עמוד 489.
21( פרק כ"ד.



תורת תומכי תמימים 290

דין "יעבור ואל יהרג". ושואל, מדוע מביא אדמה"ז את שני הדינים שלכאורה אומרים את 
אותו ענין. למסקנא אומר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, שיש בכל גדר מהם הוספה 

על הגדר השני, ולכן מביא את שנייהם.

וזלה"ק: "בספר של בינונים פכ"ד "ומה שפקו"נ דוחה שאר עבירות וגם יעבור ואל 
הרבה  שבתות  שישמור  בכדי  אחת  שבת  עליו  חלל  תורה  אמרה  חז"ל  כפי'  היינו  יהרג 
ולא משום קלות העבירות וחומרן... אלא דגזיה"כ הוא". והעיר: מה בא להוסיף בהענין 

דיעבור ואל יהרג. . ועכצ"ל דיש בראי' אחת מה שאין בחברתה.  

לסיכום: מדוע מביא שני דינים האומרים אותו דבר.

ד
גדר שני הדינים. דין שהוא חובה ומצווה, דין שהוא ספק חובה ואף באיסור

וכו' שהובא  דוחה  פקו"נ  וענין  "לשון  וזלה"ק:  עבירות:  דוחה שאר  פקו"נ  דין  גדר 
בש"ס, הוא ע"ד הלשון עשה דוחה כו', היינו: "שהעשי' היא מצווה. . אלא שאירע הזמן 
של איסור או בדבר של איסור. . ב( שחיוב גמור הוא לפקו"נ ולדחות את השבת או שאר 

עבירה וכיוצ"ב".

דין פקו"נ דוחה שאר עבירות, הוא בשני ענינים. הא' "שהעשי' היא מצווה" שכאשר 
העבירה  על  לעבור  שחיוב  חיוב,  הוא  והב'  מצווה.  מקיים  אני  העבירה,  את  דוחה  אני 

)לדחות( בכדי לא למות. 

וגדר דין "יעבור ואל יהרג". וזלה"ק: "לשון וענין יעבור וא"י הוא: א( שהעשי' היא 
עבירה וכמו קטול אספסתא וכיוצ"ב אלא שאירע זה )או שהנכרי מקשר( זה עם הריגת 
נפש, ב( אין בלשון זה משמעות חיוב ברור, שלכן נשאר מקום למחלוקת הראשונים, כנ"ל".

דין "יעבור ואל ייהרג" הוא א' שהעשיי' היא עבירה )לשון "יעבור" – על עבירה(. והב' 
שהחובה לעבור היא תלוי' במחלוקת הראשונים.

ועפ"ז מתרץ כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, שאדמו"ר הזקן בא להוסיף שבכל סוג 
דחיית עבירה בין אם זה שחובה לדחות בין אם זה שאין מצווה עדיין זה "לא מפני קלות 

העבירות וחומרן".

לסיכום: יש דין שהינו חיוב ומצווה - פקו"נ דוחה שאר עבירות, וישנו דין שהינו ספק 
חובה ואף אסור - יעבור ואל יהרג.

ה
ביאור שיטות ר"ת וריב"ם לפי שני דיני פקו"נ הנ"ל

ולפי זה יש לומר שסברות ר"ת וריב"ם תלויים באופן ההבנה בגדר המצב בגמ' שלנו 
האם ההתר לדחות את העבירה זה בגלל דין "פקו"נ דוחה שאר עבירות" או בגלל דין 

"יעבור ואל ייהרג".



291שער חלקנו בתורתך

לשיטת ר"ת, התר העבירה על העבירה היא מדין "פקו"נ דוחה שאר עבירות" שדין 
זה מבטא )כנ"ל( )א( העשיי' היא מצווה, שכאשר הצנועות נבעלות להגמון הם מקיימות 
מצוות הצלת חיים של עצמם, )ב( יש להם חיוב לעשות זאת. )שני הגדרים בדין "פקו"נ 

דוחה"(.

ייהרג" מסתבר לומר שאינו סובר שהרי הסברא אומרת  ואל  "יעבור  ]ואילו מהדין של 
שבאם נטש את דין "ייהרג ואל יעבור" במילא נטש גם את שלילתו "יעבור ואל ייהרג", ועוד, 
שהרי סובר שאין לדין זה השלכות של עבירה )להאסר על בעלייהן( ולדין "יעבור ואל ייהרג" 

יש השלכות של עבירה )וכנ"ל הדגש על הלשון "יעבור"([

ואילו ריב"ם, לומד את ההתר מדין "יעבור ואל ייהרג" שהעשי' היא עבירה - יש כאן 
ג"ע, אמור להיות לזה השלכות איסור הלכתיות, אלא שהם לא חייבות לההרג כי הם 
"קרקע עולם" אינם פעילות במעשה העבירה. אבל, יש צנועות שמוסרות נפשם לההרג כי 

הם אינם רוצות להאסר על בעלייהן.

וע"ז אומרת הגמ', "לדרוש להו דאונס שרי" שבאמת מעיקר הדין, היה אמור להיות 
הדין "יהרג ואל יעבור", אבל מכיון שמדובר ב'אשה' ואשה היא "קרקע עולם" אז משתנה 
הדין ל"יעבור ואל יהרג" ובמילא מה שרצו להחמיר ע"ע לא להאסר על בעליהן, ואומרת 
הגמ' "אונס שרי" תגיד לצנועות שמכיון שהם "קרקע עולם" זה מועיל  גם לזה שהם לא 

יאסרו על בעלייהן, ובמילא אין להם למה למסור נפש למוות.

וע"ז עונה הגמ' שיש פרוצות שכן נאסרות על בעלייהן וכהנות שעדיין יאסרו. 

לסיכום: ר"ת סובר שיש להתיר מדין "פקו"נ דוחה וכו'", ובמילא כעת יש להם חיוב 
)מצווה( להציל את עצמם. ובמילא, מאחר שחששם היה לעבור על 'איסור' אומרים להם 

שכעת ישנה 'מצווה'.

'ירד' ל"יעבור ואל ייהרג"  וריב"ם סובר שיש להתיר על אף שיש כאן ג"ע כי הדין 
כי הם קרקע עולם. ובמילא מאחר שאינם רצו "להאסר על בעלייהן" אומרים להם שהם 

"קרקע עולם" ולא יאסרו.

ו
הסבר מכח מה החמירו הצנועות על עצמם לפי הנ"ל

עלה  האיך  )ורש"י(  ריב"ם  שיטת  בהסבר  תמוה  דבר  להסביר  אפשר  יהיה  הנ"ל  לפי 
)היכן מצינו שיהיה אפשר( למסור נפש בשביל לא להאסר על  על דעתם של הצנועות 
בעלייהן? )ביחוד שהתורה עצמה בטלה את כל העבירות )חוץ מג'( בכדי שלא ימותו וכו'.( 

מדין  להם  שניתנת  האפשריות  מכח  נפש  מוסרות  שהצנועות  לומר  יש  הנ"ל  ולפי 
"יעבור ואל יהרג". ובהקדים שישנה שיטה בראשונים שסוברת שבדין "יעבור ואל יהרג" 
מותר להחמיר ולהרג ולא לעבור, ואם נסביר את ריב"ם כהשיטה הזו במחלוקת הראשונים 
יובנו הדברים שבאמת הצנועות מסרו נפשם בהתר מכח האפשריות שנתנה להם להחמיר 



תורת תומכי תמימים 292

ולההרג ולא לעבור, אלא שבאמת – אומרים ריב"ם ורש"י – כוונתם בלקיחת החמרה זו 
היא בכדי לא להאסר על בעלייהן, ולכן אומרת הגמ' ו"לדרוש להו דאונס שרי", שהם לא 

ייאסרו על בעלייהן, ובמילא לא יצטרכו להחמיר ולמות.

התכווין  שההגמון  הוא  כאן  בגמ'  המקרה  האם  מחלוקת  לעוד  נכנסנו  שאז  )אלא 
שמדובר  או  ייהרג"  ואל  ב"יעבור  להחמיר  מקום  יש  שאז  יהודית,  דת  על  להעבירה 
כאן  תסבור  להחמיר  שאפשר  שסוברת  השיטה  גם  ואז  להנאתו  התכווין  שההגמון 

)כשההגמון מתכווין להנאה(, שאסור להחמיר(.  

החמירו  איך  ר"ת  לשיטת  מובן  לא  דוחה"  "פקו"נ  מדין  לומד  שר"ת  הנ"ל,  לפי  אך 
הצנועות ע"ע? שהרי דין "פקו"נ דוחה שאר עבירות" הוא חובה )כמו הלשון "עשה דוחה 
לא תעשה" "טומאה דחוי' בציבור" שזה חיוב לדחות(, וא"כ אין מקום )לכאורה( לבוא 

ולהחמיר ולההרג - בעבור אף סיבה שהיא - גם בשביל לא לעבור עבירה.

ולפי"ז יצא ב' דברים: או דר"ת אכן אינו מסביר זאת מדין "פקו"נ דוחה" אלא מ"יעבור 
ואל יהרג", )אז יהיה קשה למה לשיטתו אין את ההשלכות של העבירה )להאסר על בעלה( 
שישנן בד"כ בדין זה( או דבאמת אין הלכה כמותו. )שכך באמת מסתבר לומר על פי מהלך 

הגמ' בהמשך ושיטת רש"י וריב"ם והוכחותיהם(.

* * *

 



293שער חלקנו בתורתך

היתר מעשה עבירה באונס
 הת' לוי יצחק שיחי' קופצ'יק
תלמיד בישיבה

א
ביאור המושג 'סכנה' בש"ס

ואומרת המצווה  בעילת  זמני  בעניין  לדיון  בהמשך  סכנה  במושג  דנה       	 
המושג לעומק  היא  נכנסת  מכן  לאחר  הזמנים,  את  שינו  הסכנה  שבזמן        	 
סכנה וקובעת שהכוונה לגזירת ההגמון שגורמת למצבי סכנה שאי אפשר למנוע בשום 

אופן.

לשון הגמרא22: "שקדו חכמים על תקנת בנות ישראל שיהא אדם טורח בסעודה שלשה 
ימים אחד בשבת ושני בשבת ושלישי בשבת וברביעי כונסה ומסכנה ואילך נהגו העם 
לכנוס בשלישי ולא מיחו בידם חכמים.. מאי סכנה .. אמר רבה דאמרי בתולה הנשאת ביום 
הרביעי תיבעל להגמון תחלה האי סכנה אונס הוא משום דאיכא צנועות דמסרן נפשייהו 

לקטלא ואתיין לידי סכנה ולדרוש להו דאונס שרי איכא פרוצות ואיכא נמי כוהנות"

כלומר, חכמים עשו תקנה שאדם יכנוס את הבתולה דוקא ביום רביעי בכדי שיהיו ג' 
ימים בהם אדם יטרח בסעודה לפני החתונה. בזמן הסכנה אנשים היו נושאים הבתולה 
ביום שלישי וחכמים לא מחו בהם על זה. הגמרא מבררת מה זה סכנה, רבה אומר שמדובר 
על הזמן שאמרו שבתולה שנשאת ליום רביעי קודם כל תיבעל להגמון. הגמרא שואלת 
על כך דלכאורה אין זו סכנה אלא אונס? אלא אומרת הגמרא שישנם צנועות שימסרו את 
נפשם בשביל לא להיבעל להגמון ובמילא יוצא שיש פה סכנה. ושואלת הגמרא דלכאורה 
אפשר למנוע עניין הסכנה על ידי שידרשו להם שאונס מותר ואם כן אין להם מה למסור 
את נפשם על זה ושוב אין סכנה? ומתרצת היא דאי אפשר לדרוש להם כך כי יש פרוצות 
שאם נקל להם הם ילכו אף מרצון להיבעל להגמון. וכן ישנם כוהנות שאונס פוסל אותם 

לבעליהם ואסור לדרוש להם שאונס מותר.

ב
קושיא על היתר האונס וב' תירוצים-שיטות

'ולדרוש להו דאונס שרי' מעוררות תמיהה, דאיך ניתן להתיר בעילה  דברי הגמרא 
לגוי? והא גילוי עריות היא אחת מג' העבירות שמוסרים עליהם הנפש?! 

ובלשון התוס': "ולדרוש להו דאונס שרי. וא"ת והא אמרינן בפ' בן סורר ומורה על כל 
עבירות יעבור ואל יהרג חוץ מעבודת כוכבים וג"ע וש"ד".

22( דף ג:

הגמרא



תורת תומכי תמימים 294

כלומר, הגמרא הציעה לדרוש לצנועות שאונס מותר, ולא מובן, דהא בפ' בן סורר 
ומורה כתוב דכל עבירות לא נהרגים עליהם חוץ מג' עבירות ואחת מהם זה גילוי עריות 

וכיצד הכא בבעילת ההגמון שזה גילוי עריות אומרים שאפשר לעבור ולא ליהרג?

על קושיא זו יושב תוס' ד"ה 'ולדרוש' ומביא בזה ב' תירוצים-שיטות בעניין שיטת 
ר"ת ושיטת ריב"ם.

ג
ר"ת - בעילת גוי לא בגדר ג"ע

שיטת ר"ת: בעילת עכו"ם לא שמי' בעילה בעניין גילוי עריות, ומביא כמה ראיות לכך. 
ועל כן, הגמרא אצלנו אומרת דאין כל בעי' לדרוש לצנועות שאונס מההגמון לא יפסול 

אותן. 

לשון ר"ת: "תירץ ר"ת דאין חייבין מיתה על בעילת גוי דרחמנא אפקריה לזרעיה דגוי 
דכתיב וזרמת סוסים זרמתם. ומייתי ראיה דפריך בפ' בן סורר ומורה הא אסתר פרהסיא 

הואי ולא פריך והא אסתר גילוי עריות הויא משמע דמשום עריות לא הוה מיחייבא."

כלומר, ר"ת מתרץ דעל בעילת גוי אין חיוב מיתה דהתורה הוציאה זרעו מגדר גילוי 
עריות כמו שכתוב 'וזרמת סוסים זרמתם' ומביא עוד ראיה שבגמרא בפ' בן סורר ומורה 
מביאים קושיא איך אסתר נבעלה לאחשורוש ושואלים שם שאסתר הייתה בפרהסיא ולא 

מקשים שזה היה גילוי עריות משמע שהתורה לא מחייבת על בעילת גוי.

ד
ריב"ם - בעילת גוי בגדר ג"ע, 'קרקע עולם' אינו נחשב ג"ע

שהגמרא  זה  הוכחות.  כמה  לכך  ומביא  בעילה,  שמי'  עכו"ם  בעילת  ריב"ם:  שיטת 
ברירה  לה  עולם, שאין  קרקע  בעניין של  מדובר  כי  אונס אצל ההגמון,  להתיר  מציעה 

אחרת ועושים בה את המעשה. 

לשון הריב"ם: "ואין נראה לריב"ם, דהא ע"י ביאת עובד כוכבים נאסרה לבעלה כדאמר 
הכא גבי פרוצות. ובפ' האשה שנתארמלה גבי האשה שנחבשה בין העבודי כוכבים אמרי' 
דברצון אסורה לבעלה. ואמר נמי במגילה כאשר אבדתי אבדתי כאשר אבדתי מבית אבא 
אבדתי ממך אלמא לגבי בעלה לא חשיבא בעילת גוי כביאת בהמה והוא הדין לבועל 
אע"ג דאין זנות לבהמה ואין ביאת בהמה פוסלת ואוסרת כדאמרי' בפ' הבא על יבמתו 
וזרעו  וכי אפקריה רחמנא לזרעיה הני מילי לענין דאין לו חייס  ביאת גוי הויא ביאה 
חשוב כזרע בהמה. ויש לומר דהכי פריך ולדרוש להו דאונס שרי לפי שהאשה היא קרקע 

עולם ולא עבדה מעשה כדמשני בפרק בן סורר ומורה אסתר קרקע עולם היתה". 

כלומר, ריב"ם אינו סובר כך, דרואים שאשה נאסרת על ידי בעילת גוי, דבסוגיא דידן 
פרוצות נאסרות על ידי בעילת גוי, ובפ' האשה שנתארמלה דמדובר על אשה שנאסרת 
בין גויים שאם נבעלת ברצון נאסרת לבעלה, וגם במסכת מגילה מוצאים דאסתר אומרת 
כאשר אבדתי אבדתי כמו שאבדתי מבית אבא עכשיו אבדתי ממך כי אני נבעלת לאחשורוש 



295שער חלקנו בתורתך

ברצון, ומוכח דגבי הבעל אין בעילת הגוי נחשבת כבעילת בהמה וגם לגבי הבועל למרות 
שאין זנות בבהמה וביאת בהמה אינה פוסלת. וכפי שרואים בפ' הבא על יבמתו שביאת 
גוי נחשבת ביאה ומה שהתורה הפקירה את זרעו זהו רק לעניין ייחוס שהזרע שלו הלאה 
כמו זרע בהמה. ומה שהגמ' שואלת שנדרוש לצנועות שאונס מותר זהו משום דהאשה 
היא קרקע עולם, דאינה עושה כלום, כפי שהגמרא מתרצת בפ' בן סורר ומורה דאסתר 

גבי אחשורוש הייתה קרקע עולם.

ה
 מסירות נפש - כפרט או כמצווה נפרדת

במכתב בלקו"ש חי"ב23 דן כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א על מסירות נפש, ומסתפק 
שם האם יש בה ציווי וטעם או לא. בהמשך המכתב מגיע לחיוב בן נח במסירות נפש שזה 
נובע מקיום או אי קיום טעם במסירות נפש, דאם יש טעם – חייב ואם לא -פטור. כחלק 
מביאור זה מפרט ומבאר24 בתוך מסירות נפש שני עניינים: כפרט בכל מצווה, או כמצווה 
נפרדת, ונפקא מכך קיום טעם בעניין ובמילא ב"נ מחויב, או אי קיום טעם וב"נ לא מחויב.

לשון כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א: "..יש במס"נ שני ענינים: א( מה שהיא פרט 
במצוות אחרות, היינו שמקיים מצות ע"ז ג"ע וכו' וגם א"ל שיהרג עי"ז, בכ"ז מקיימם. – 
וכיון שבכלל, ע"ז וג"ע וכו' הם ע"פ טו"ד, שייכים הם גם לב"נ. ואין להוציא ב"נ מחיוב 
קיומם במקרים בודדים, אשר כתוצאה משמירת המצוה יהרג.. ב( מה שהיא מצווה בפ"ע 
עמו  תספר  שלא  ע"י  דמסאנא,  ערקתא  ע"י  בקיומה  אופנים  וכמה  קדה"ש,  על  למס"נ 

מאחורי הגדר, או ע"ז וג"ע ממש וכו'. וזה אין שייך כלל בב"נ .."

כלומר, במסירות נפש יש שני עניינים: א( פרט בתוך מצוות אחרות שמקיים לדוגמא 
את מצות עבודה זרה, גילוי עריות ועוד, ואף אם יהרג בגלל קיום המצוות בכל זאת מקיים 
הוא אותם וכיון דמצוות אלו, ע"ז וג"ע, הינם מובנות, זה שייך גם לבני נח שמחוייבים 
הם במה שמובן. וזה שיהרג על ידי קיום מצוות אליו,  אין זו סיבה מספקת להוציא אותם 
מחיוב מצוות אלו. ב( מצווה בפני עצמה למסור את הנפש על קידוש השם, ולדוגמא – 
ערקתא דמסאנא שזה פרט מאוד שולי, וגם שלא תספר עמו מאחורי הגדר שזה לא עבירה 
וזה פרטים שוליים ולא מובנים, או אפילו עבודה זרה וגילוי עריות ממש, וכיון שזה כאלו 

דברים לא מובנים זה לא שייך בכלל בבני נח. 

ו
ר"ת - מס"נ פרט בכל מצווה ריב"ם - מצווה נפרדת

והנה, נראה לבאר דר"ת אזיל כאופן הא' שמביא במכתב, דמס"נ היא פרט בכל המצוות, 
ולכן גם בעניין של עכו"ם הוא לא רוצה לפרט ולחלק באופנים שונים בין מצוות, אלא 

23( עמ' 212.
24( שם עמ' 214.



תורת תומכי תמימים 296

ישר מוציא את העניין הזה לגמרי מעניין ג"ע, כנ"ל – כדי שלא יהיה חילוק. ולכן יוצא 
שאין בעי' 'לדרוש להו דאונס שרי'. כי זה כלל לא בגדר ג"ע, ואם בעילת ההגמון הייתה 

נחשבת ג"ע היה צריך למסור אף על זה את הנפש.

וריב"ם אזיל כאופן הב' שמביא במכתב, דמס"נ היא מצווה בפ"ע, ובעילת עכו"ם שמי' 
ביאה וגם עלי' צריך למסור את הנפש, אלא פה בעניין בעילת ההגמון – אין זה נחשב 

ג"ע, מכיון שהאשה פה היא 'קרקע עולם', - שאין לה שום חלק בעבירה.

ז
גדר החיוב ד'יעבור ואל יהרג' 

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מבאר במכתב בלקו"ש חי"ז את עניין כפילות הלשון 
של כ"ק אדמוה"ז בתניא25 'פקו"נ' ו'יעבור ואל יהרג', בהמשך המכתב מגיע ומפרט בתוך 
עניין פקו"נ האם זו מצווה )כמו מילה( שפשוט נקרית בזמן איסור )שבת(, או דיש ממש 
חיוב לדחות שבת משום פקו"נ. ובהמשך מגיע לעניין 'יעבור ואל יהרג' דיש ב' אופנים 
בעניין: שהעשי' עבירה מצד הגוי - 'קטול אספסתא' ולכן יעבור וא"י. או דכשאומרים 

'יעבור וא"י' אין חיוב ברור.

לשון כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א: "..לשון וענין יעבור וא"י הוא: א( שהעשי' 
היא עבירה וכמו קטול אספסתא )יבמות קכא, ב( וכיו"ב, אלא שאירע או שהנכרי מקשר 
זה עם הריגת נפש, ב( אין בלשון זה משמעות חיוב ברור, שלכן נשאר מקום למחלוקת 

הראשונים כנ"ל. .."

כלומר, כשאומרים יעבור ואל יהרג יכולות להיות בזה ב' משמעויות: א( יש פה מעשה 
של עבירה כמו שגוי אומר ליהודי קטול אספסתא וכדומה, אלא שקרה או שהגוי מקשר 
עדיין  יש  שלכן  ברור,  חיוב  זה  אין  יהרג  ואל  יעבור  ב(  רצח.  עם  המעשה  את  ומסובב 

מחלוקת ראשונים.
ח

ריב"ם - יעבור וא"י זהו חיוב ברור, ר"ת - אינו חיוב ברור
נראה לבאר דריב"ם אזיל כאופן הא' - דהא בתוס' בסוגייתנו אומר דהאשה  והנה 
'קרקע עולם' היא, והג"ע זהו רק מצד העכו"ם, וה"ז כאופן הא' שמביא כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א במכתב - שיעבור ואל יהרג כי העבירה )רצח( רק מצד הנכרי ולכן אין 

בעיה שיקטול אספסתא.

ור"ת אזיל כאופן הב' דאין אומרים בכל מקרה "יעבור ואל יהרג" אלא רק בעכו"ם 
ד'זרמת סוסים זרמתם', ואין זה גדר דג"ע. אך בשאר דברים אמרינן "יהרג ואל יעבור". 

 * * *

25( פכ"ד.



297שער חלקנו בתורתך

חיוב המסירות נפש
 הת' יוסף יצחק שיחי' קמל
תלמיד בישיבה

א
דיון ומסקנת הגמרא במושג 'סכנה'

]הקדמה: בגדר מצוות מסירות נפש יש ג' דרגות: )א( שעת השמד. )ב( ג' עבירות. )ג( 
בפרהסיא. ובגדר חיוב מסירות נפש דנה הגמרא, שהרי בכל מצב שאינו מג' המצבים הנ"ל יש 
דין של פיקוח נפש, וכן דין יהרג ואל יעבור, כפי שמחדש כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 

בחלקים י"ב וי"ז )בהוספות( שיעבור ואל יהרג וכן פיקוח נפש הם דינים מחולקים.[

 	       בכתובות דף ג' איתא: "מסכנה ואילך נהגו העם לכנוס בשלישי ולא מיחו 
	       בידם חכמים ובשני לא יכנוס ואם מחמת האונס מותר. . מאי סכנה, אילמיא 
דאמרי בתולה הנשאת ליום הרביעי תיהרג, נהגו, לגמרי ניעקרי'. אמר רבה, דאמרי בתולה 
הנשאת ביום הרביעי תיבעל להגמון תחלה ,האי סכנה אונס הוא, משום דאיכא צנועות 
דמסרן נפשייהו לקטלא ואתיין לידי סכנה. ולידרוש להו דאונס שרי, איכא פרוצות ואיכא 
נמי כהנות. וליעקרי' גזירה עבידא דבטלה ותקנתא דרבנן מקמי גזירה לא עקרינן, אי הכי 

בשלישי נמי אתי ובעיל? מספיקא לא עקר נפשי'".

כלומר: הגמרא מנסה לברר מה הסכנה שמדובר במשנה, אם מדובר  בסכנה שבתולה 
הנשאת ליום הרביעי תיהרג בגלל ההגמון, הרי היה צריך לעקור זאת לגמרי.

ועל כן אומר רבה, דבתולה הנישאת ביום הרביעי נבעלת להגמון תחלה, ולכאורה זהו 
אונס, אלא אומר רבה יש צנועות שמוסרות את נפשם להרג ולא להבעל להגמון, ואומרת 
הגמרא, מדוע לא דורשים לבתולות שאונס כזה מותר, כיון שישנן פרוצות שיגיעו ויבעלו 
להגמון ברצון ואז אין כאן דין אונס , וכן יש כהנות שבכל מקרה הם יאסרו על בעליהן 

והן ימסרו את עצמם למיתה, לכן צריך לעקור את התקנה משום סכנה. 

ולמסקנה - תקנת חכמים לא תתבטל משום גזירה כזאת. ושואלת  הגמרא שלכאורה 
יש חשש שההגמון יגיע גם ביום השלישי ויבעל את הבתולות? ומתרצת הגמרא שמספק 

לא יעקור ההגמון א"ע.

והנה ברש"י התם איתא: "ולדרוש להו דאונס שרי: שנבעלת באונס אינה נאסרת על 
בעלה.. ולא ימסרו את עצמם למיתה. איכא פרוצות: שאם מקלים להם להבעל להגמון אז 
הם יעשו ברצון ויאסרו על בעליהן. ואיכא נמי כהנות: שהם נאסרות אף באונס והם ימסרו 

את עצמם למיתה כי הם נאסרות על בעליהן וזוהי הסכנה שמדובר עלי' במשנה. 

ישנה שעת סכנה שגורמת לבתולות למסור את עצמם  לעיל דכאן  המורם מהאמור 
למיתה כי הן לא רוצות: )א( להאסר על בעליהן. )ב( לעבור על איסור ג"ע ולכן צריכה 

והנה



תורת תומכי תמימים 298

הגמרא לומר לנו שאונס כזה מותר ולא צריכות למסור את עצמם למיתה.

ב
 קושיית תוספות וב' השיטות שם, ובהקשר לכך

מכתב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
והנה בתוס' שם ד"ה ולידרוש איתא: "וא"ת והא אמרינן בפרק בן סורר ומורה )סנהדרין 
ועבודת  עריות  וגילוי  כוכבים  מעבודת  חוץ  יהרג  ואל  יעבור  עבירות  כל  על  עד.(  דף 
כוכבים , ותירץ ר"ת דאין חייבין מיתה על בעילת גוי דרחמנא אפקרי' לזרעי' דגוי דכתיב 
"זרמת סוסים זרמתם", ...ואין נראה לריב"ם דהא על ידי ביאת עובד כוכבים נאסרה על 
בעלה כדאמר הכא דאיכא פרוצות ... ויש לומר דהכי פריך ולדרוש להו דאונס דשרי לפי 
שהאשה היא קרקע עולם ולא עבדה מעשה כדמשני בפרק בן סורר ומורה, דאסתר קרקע 

עולם היתה".

כלומר: הגמרא אומרת שידרשו לבתולות ישראל שאונס כזה מותר והם לא יאסרו על 
בעליהן, ושואל תוספות, אמרנו שגילוי עריות זה אחת מג' עבירות שיהרג ואל יעבור, 
ואיך ניתן לעבור ע"ע אפילו באונס? מתרץ ר"ת שבעילת גוי אינה אינה נחשבת כביאה 
וכבעילה ולכן אינה נאסרת על בעלה, אולם ריב"ם חולק על דברי ר"ת, ואומר שביאת 
ובעילת גוי נחשבת כבעילה וכביאה ומה שהאשה לא נאסרת ושמותר להן להבעל להגמון, 

זהו משום שהאשה היא קרקע עולם והאיסור לא מתייחס אלי'.

המורם מן האמור לעיל:

ר"ת וריב"ם חולקים מה ביאת גוי פועלת בקשר לאשה:

לר"ת - ביאת הגוי בכלל לא נחשבת ביאה ובכלל לא היה פה ביאה של אדם אלא 
כביכול כשל  בהמה.

לריב"ם - ביאת הגוי נחשבת ביאה וזה שהאשה לא נאסרה על בעלה משום שהאשה 
היא קרקע עולם, וחסרה הפעולה שלה.

והנה בהקשר לכך אומר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בליקוטי שיחות:

בהקדים תחילה מניין נלמד החיוב דיש מצות שעליהן יהרג ואל יעבור )שהרי בספר 
וזה  התורה,  מן  עשה  מצות  זה  נפש  שמסירות  הריי"צ  אדמו"ר  כ"ק  אומר  המאמרים26 

שמוסרים את הנפש זהו דבר שהוא למעלה מן הטעם והדעת(.

דברי  את  דיש  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  אומר  המאמר  על  שם  ובהערות 
הרמב"ם האומר דלולא הפסוק של "וחי בהם" היה ניתן לומר דכל המצות הן ב"יהרג ואל  
יעבור", אך הפסוק מלמד דרק שלושת העבירות הללו שהן ג"ע ע"ז וש"ד כי בזה ניכר 

26( תש"ט עמ' 121 מאמר ד"ה "אני ישנה", ימים ראשונים דחה"פ.



299שער חלקנו בתורתך

הלמעלה מהטעם ודעת בג" עבירות הללו, ועי"ז יתקדש שמו של הקב"ה, ואילו פקו"נ לא 
דוחה עבירות אלו, כמו שכ"ק אדמו"ר הזקן מביא בתניא פרק כ"ד כיון שהתורה ציותה 
ליהרג עליהן ואם התורה לא היתה מצווה על כך לא היה חיוב למסור על זה את הנפש, 
ואילו בשעת השמד יש חיוב על כל המצוות, ואז צריך למסור את הנפש, כי אם זה מה 

שחכמים אומרים לך אז זה מה שתעשה.

ג
דיון בגדר מסירות נפש

)א( האם ישנו חיוב  ובכך נכנסים לדיון האם זהו חיוב על האדם או מצווה כלומר: 
הכתוב  גזירת  מצד  מצווה  )ב(  או,  אומרים.  שהחכמים  מה  לולא  גם  הנפש  את  למסור 
דין  וכך אם חכמים אומרים  וישנה חובה לקיים את המצווה,  שצריך למסור את הנפש 
בקשר למס"נ האם עליך למסור את הנפש או לא, שאם זה מצד חיוב יש חיובים שחכמים 
יכולים לדחות מצד גזירתם או שחכמים מוסיפים במצווה חידוש שמבאר לך מה המצווה, 
את  מבארים   חכמים  כזאת  במצווה  חיוב  עליך  יחדיו שכשיש  הענינים  ב'  חוברו  ובכך 

החיוב עם הוספה שתבאר לך מתי יש חיוב למסור את הנפש ומתי לא. 

ולפי כל האמור יובנו דברי הגמרא ומחלוקת ר"ת וריב"ם, שהרי מכיון שאין כאן פקוח 
נפש למסור את נפשם או לקדש את ה' , וכן מובא בחלק י"ב שיש חיוב למסור את הנפש 

כדי לקדש את הקב"ה ובמיוחד על הג' עבירות הנ"ל כי זה למעלה מטעם ודעת.

ולפי זה כשהאשה לא רוצה להבעל להגמון כי זה ג"ע וצריך למסור על זה את הנפש, 
אז צריך לדרוש להם שאונס כזה מותר.

 ולכאורה זה ג"ע וחילול ה', לכן ר"ת אומר שהצנועות לא צריכות להרג כי בעילת 
הגוי שבא עליהם אינה ביאת גוי כי אם ביאת בהמה וזה לא פקוח נפש בכלל כי תקנת 

חכמים אומרת שזה מותר.

ואילו ריב"ם אומר שיש כאן פקו"נ, כי זה הרי ביאה של אדם, והיינו חושבים שהיא 
צריכה להרג, כי זה יהרג ואל יעבור וצריכה לקדש את ה' ומחדש ריב"ם שמכיון שהאשה 
היא קרקע עולם כלומר שהיא לא קשורה למעשה אז המעשה לא מתיחס אלי' שאמנם יש 

פה גילוי עריות , אולם ללא יהרג ואל יעבור.

כלומר שזה לא חיוב למסור את הנפש, והיא צריכה להקשיב לתקנת חכמים  שאומרת 
לה להנשא ביום השלישי מפני הסכנה כמסקנת הגמרא.

ומוכח מהרמב"ם בהלכות יסודי התורה27 שיש חיוב למסור את הנפש, שאם גוים ביקשו 
אשה לבעול אותה או להרוג אותה או שרוצים לטמא את כל הנשים, אז אומר הרמב"ם 
שיהרגו את כולם, או יטמאו את כולם מפני שאין דוחים נפש מפני נפש, ומוכח מכאן 

27( פ"ה ה"ה.



תורת תומכי תמימים 300

שבכל מקרה צריך למסור את הנפש כי התורה וחכמים מבארים לך למה התורה התכוונה, 
שכאן אתה צריך למסור את הנפש.

ואילו אצלנו בגמרא מכיון שהצנועות לא רוצות לעבור על רצון ה', כי הם לא יודעות 
אודות תקנת חכמים אז פה חכמים אומרים שאונס מותר מפני ש:)א( שביאתו אינה נחשבת 

ביאה לפי ר"ת. או )ב( שהמעשה לא מתיחס אלי'.

כמובא באופן הב' בקובץ מפרשים28 במדור תורתו של משיח שהאונס לא נחשב על 
האדם.

ד
 נפק"מ לדינא בשיטות ר"ת וריב"ם ע"פ

דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
ויש נפקא מינא לדינא שמובאת בגמרא: האם תאסר על בעלה, הן לר"ת והן לריב"ם, 

האם יש כאן איסור או לא:

לר"ת - אין איסור כלל, ולריב"ם - יש קצת, אבל זה לא מתיחס אלי', ובכך נכנסים 
עריות  בגילוי  המצווה  עיקר   - שלר"ת  עריות:  בגילוי  עיקר  או  פרט  זהו  האם  לדיון 
עריות,  גילוי  לא  זהו  יעבור  ואל  יהרג  שאין  כאן  ולכן  יעבור",  ואל  ב"יהרג  מתבטאת 
ולריב"ם - העיקר זה גילוי עריות, ויש פעמים שהוא ב"יהרג ואל יעבור" אבל אינו מוכרח 
להיות במצווה, לכן גם פה שזה יעבור ואל יהרג עדיין אפשר לומר שזה ג"ע, והאיסור 
לא על האשה )כנ"ל( והשלכה מעשית היא האם המס"נ זה פרט במצוות או מצווה בפ"ע 

של "ונקדשתי".

המורם מכל האמור לעיל: לפי שיטת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א האם יש לה 
פה גילוי עריות או שאין לה ג"ע כלל, ר"ת סובר, שאין חיוב למסור את הנפש, וריב"ם 

סובר שיש, וזה שאין חיוב כי המעשה לא נחשב עלי'.

 * * *

28( היו"ל בישיבתנו הק'. חוברת שני' עמ' כג-כד.



301שער חלקנו בתורתך

היתר עבירה באונס
 הת' מנחם מענדל שיחי' רפאלוב
תלמיד בישיבה

א
ההיתר להיבעל להגמון

 	       מסיכתא כתובות אומרת המשנה "בתולה נשאת ליום הרביעי" וקובעת תקנה 
	       שהזמן לנשואין הוא רק ביום רביעי. לאחמ"כ דנה הגמ' רבות בנוגע לתקנה, 

ומביאה הגמ'29 מקרה שבו התקנה אינה מתבצעת.

ובלשון הגמ': "ומסכנה ואילך נהגו העם לכנוס בשלישי ולא מיחו בידם חכמים. מאי 
סכנה, אמר רבה דאמרי בתולה הנשאת ביום הרביעי תיבעל להגמון תחילה. האי סכנה, 
אונס הוא. משום דאיכא צנועות דמסרן נפשייהו לקטלא ואתיין לידי סכנה. ולדרוש להו 

דאונס שרי, איכא פרוצות ואיכא נמי כהנות".

כלומר: הגמ' שואלת מהי סכנה ומתרצת הגמ' שמדובר בגזרה שאשה שנשאת ברביעי 
צריכה להבעל להגמון תחילה והצנועות ימסרו נפשם למות והגמ' מקשה הרי מותר להם 
להבעל להגמון כי זה אונס? ומתרצת שאנו לא אומרים את ההיתר להיבעל להגמון כי 

יש גם פרוצות וכהנות. 

פירוש הדבר: סכנה זוהי גזירה שתביא תוצאות של סכנת מוות, אם לא תקויים הגזירה. 
ולכן אח"כ הגמ' ממשיכה דאין זה אונס אלא סכנה דהצנועות ימסרו נפשם למות.

ב
שאלת תוס׳ ושתי התירוצים על כך

בגלל  להגמון  להבעל  לאשה  שמותר  אומרת  הגמ'  איך  שואל  ולדרוש  ד"ה  בתוס' 
האונס, והרי גילוי עריות זה אחת מג' מצוות ש"יהרג ואל יעבור"? כלומר: איך בכלל 
לגמ' יש הוה אמינא שיהיה מותר להבעל להגמון והרי יש דין בגילוי עריות של "יהרג 

ואל יעבור"?

ומתרץ ר"ת: שהאשה לא חייבת מיתה על הבעילה מאחר שהרי כתוב בפסוק "וזרמת 
סוסים זרמתם". היינו, בעילת הגוי היא בעילת בהמה.

ומוכיח זאת ר"ת: שהגמ' )סנהדרין עד:( מקשה על אסתר מ"פרהסי'" ולא מזכירה את 
העובדה שהיא עוברת על גילוי עריות בכך שנבעלה לאחשורוש.

פירוש הדבר: מקודם הוכיח ר"ת מהפסוק שבעילת גוי היא בעילת בהמה וכאן מוסיף 

29( דף ג ע"ב.

בריש



תורת תומכי תמימים 302

ומוכיח שזה כלל לא גילוי עריות.

פסיקת דין לפועל משיטת ר"ת: במקרה שאשה נשואה נבעלה לאדם אחר אז האשה 
"אסורה לבעל ואסורה לבועל" אבל במקרה של גוי ]שהתגייר אח"כ[ האשה תיהיה מותרת 
לו כי אין את הדין של "אסורה לבעל ואסורה לבועל".  כלומר: ר"ת בא לחדד את שיטתו 
שבעילת גוי אינה גילוי עריות ומוכיח זאת מדין בפועל ששייך להבינו רק לפי שיטתו כי 
הדין ש"אסורה לבעל ואסורה לבועל" זה דין בגילוי עריות וכאן זה לא נאמר כי זה לא 

גילוי עריות.

דוחה ריב"ם את דברי ר"ת: בעילת גוי כן אוסר את הגוי על האשה ]מדין "אסורה לבעל 
ואסורה לבועל"[ וכמו שרואים בגמ' שלנו שחוששים לפרוצות. ריב"ם פורך את הוכחת 

ר"ת שבעילת גוי זה לא גילוי עריות מכך שהגוי כן אסור על האשה אחר כך.

ומביא ריב"ם עוד הוכחה: אשה שנבעלה לגוי ברצון כן תהיה אסורה לבעלה כי זה 
כן בעילה. כלומר: מביא ריב"ם עוד הוכחה מדין במקרה ממשי, שהאשה תיהיה אסורה 

לבעלה בגלל בעילת גוי.

ומתרץ ריב"ם על שאלת תוס': בעילת גוי נחשבת גילוי עריות אלא מכיון שהאשה היא 
קרקע עולם והמעשה נעשה בה, אז זרעה נחשב כזרע בהמה. היינו, הזרע הוא זרע בהמה 
אך הבעילה היא גילוי עריות שהאשה לא מתחייבת עליו ואומרים לה "אונס שרי" בגלל 

שהמעשה נעשה בה ולא היא עשתה את המעשה.

ג
חקירה בעניין ג"ע ושיטות ר"ת וריב"ם

המורם מהאמור לעיל שישנן שתי שיטות בבעלי התוס' ובהקדים:

יש לחקור בגילוי עריות כלפי האשה ולפי זה נבין לפי כל אחת מהשיטות מה הסיבה 
גילוי  שהגמ' אמרה "אונס שרי" למרות שזה נראה כלפי חוץ גילוי עריות ]או דזה אכן 

עריות[ שיש בו חיוב של "יהרג ואל יעבור".

שיטת ר"ת - האישה אכן עשתה מעשה בהיותה נבעלת להגמון, אולם מעשה זה הוא 
אינו חיוב מצד "גילוי עריות" שעליו יש למסור את הנפש, אלא משום בעילת בהמה. 

זה על מסירות נפש,  וישנו חיוב בעניין  יש חיוב מצד גילוי עריות,  שיטת ריב"ם - 
אך מכיון שאישה היא "קרקע עולם", הרי שלא היא עשתה את המעשה, כלומר שהעשי' 

כשלעצמה היא עבירה, אבל כאן אין עלי' כל עונש מצד גילוי עריות.

היינו  לגילוי עריות כלפי האשה,  ביחס  לפי הצד בחקירה  ]ולהעיר שכל הנ״ל הוא רק 
נאמר  לכאורה  עצם מעשה האשה  על  הוא  הדיון  אם  אבל  עריות.  גילוי  הוא  כאן  כשהדיון 
שלפי ר״ת היא כן עשתה מעשה אבל לא מתחייבת כי זה בעילת בהמה, ולפי ריב"ם היא לא 

מתחייבת כי היא קרקע עולם ולכן לא עשתה מעשה כלל.[



303שער חלקנו בתורתך

)וכן בלקו"ש לפ' ואתחנן30 מובא שבפטור של אונס ישנם ב' אופנים:  א. מעשה העבירה 
בשו"ע  מצינו  וכן  עבירה.  נחשב  לא  המעשה  ב.  לחייבו.  אפשר  אי  אבל  לאדם  מתייחס 
רבינו31 לגבי מאכל הנעשה בשבת והתערב אחרי שבת בתבשילים שנעשו אחרי שבת שאז 
אין איסור במאכל ולא מתוך היתר של בטל בשישים וכיו"ב. ולעומת זאת מאכל שהוכן 
בשבת שהתערב בשבת בתבשילים שהוכנו לפני שבת שאז אפשר לאכול את המאכל מתוך 
היתר של בטל בשישים. כלומר, האם האיסור נעקר מתחילתו או שהתוצאות שלו בלבד 

נדחו.(

ד
גדר דיני "פקו״נ דוחה” ו״יעבור ואל יהרג”

והנה בנוגע לקיום מצוות בזמן סכנה מסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א32 את 
לגבי ההיתר בשני  יהרג",  ואל  ו"יעבור  דוחה"  "פקו"נ  בין הדינים השונים של  ההבדל 

הנ"ל לעבור את העבירה.

בתחילת השיחה שקו"ט להבין  מדוע אדה"ז מביא את שתי הלשונות, ומכריח שמכל 
אחד יש לימוד שונה לגבי ההיתר לעבור את העבירה.

ובלשונו הק': "בספר של בינונים פרק כ"ד "ומה שפקוח נפש דוחה שאר עבירות וגם 
יעבור ואל יהרג... ולא משום קלות העבירות וחומרן... אלא דגזירת הכתוב הוא". והעיר: 

מה בא להוסיף בענין דיעבור ואל יהרג.

ואתא למימר שלשון "פקוח נפש דוחה" אפשר לומר - רשות, ובא להוסיף דגם יעבור 
וכו' היינו שחובה לעבור. 

עברות  שיש  שזה  שאומר  בתניא  כ"ד  בפרק  הזקן  אדמו"ר  דברי  את  מביא  במכתב 
שנדחות בגלל פקו"נ ויעבור ואל יהרג, זה בגלל גזרת הכתוב ולא קלות העברות וחומרן.

ואדה"ז מזכיר בתניא גם את הדין של "פקו"נ דוחה" וגם "יעבור ואל יהרג".

ומביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שאלה של א' ששאל למה אדמהו"ז מביא 
את שתי הדינים הנ"ל, והרי מספיק לכתוב רק אחד? ועל זה הוא מתרץ: ש"פקו"נ דוחה" 

זה רשות ויעבור וא"י זה חובה.

"דוחה"  לשון  מקומות  בכמה  "א(  זאת:  דוחה  מיד  המשיח  מלך  שליט"א  הרבי  אבל 
הוא חיוב... ב( במה דברים אמורים דיש אומרים דרשאי להחמיר על עצמו וליהרג בשאר 
עבירות, הוא דוקא כשהנכרי מתכוון להעבירו על דת... אבל מצד עשיית העבירה בלבד, 
היינו כשהנכרי מתכוון להנאתו, גם לדעת התוס' ודאזלינן בשיטתו אסור להחמיר... והנה 

30( תשמ"ז, ס"ו.
31( או"ח ח"ב סי' שי״ח הלכה ד'.

32( לקוטי שיחות חלק י"ז עמ' 489.



תורת תומכי תמימים 304

עוד יש להעיר בתניא כאן, והוא: אם תאמר דראית יעבור וכו' מוסיף על אל מה שכתוב 
פקוח נפש דוחה כו' לא היה לו להביא כלל הא דפקוח נפש דוחה כו'."

דוחה כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א: אי אפשר לומר שפקוח נפש דוחה הוא רשות 
וכן אי אפשר לומר שיעבור ואל יהרג חובה, מכיון ש: )א( הדין של פקו"נ זה חיוב שדוחה 
חיוב אחר ולא רשות. ו)ב( יעבור ואל יהרג זה לא חובה באופן ברור, אלא השאלה האם 
זה חובה או לא, תלוי' במחלוקת הראשונים, שלפי הרמב״ם מצוות קידוש ה' היא דוקא 
לחיות במצוות, ומי שמת עליהם מתחייב בנפשו כי "וחי בהם" מלמד שאסור למסור את 
הנפש בשאר המצוות. ותוספות )סנהדרין עד:( אומר ש"וחי בהם" בא לשלול את הלימוד 
מרוצח ונערה המאורסה לשאר המצוות, שחייב למסור את הנפש. כלומר, לרמב"ם אסור 

למסור את הנפש ולתוס' יכול, ואין בזה חיוב ברור.

וכן אם "יעבור ואל יהרג" זה מוסיף על "פקוח נפש דוחה" אז הוא היה צריך להביא 
רק את ה"יעבור ואל יהרג".

ועל כן צריך לומר דיש בראי' אחת מה שאין בחברתה. לשון פקוח נפש דוחה, היינו: א( 
שהעשי' היא מצוה... ב( שחיוב גמור הוא לפקוח נפש. לשון וענין יעבור ואל יהרג הוא: 

א( שהעשי' היא עבירה... ב( אין בלשון זה משמעות חיוב ברור.

ולכן הביא בתניא ב׳ הענינים... כדי לחזק הקושיא ולהוכיח: א( שדחית העבירה היא 
חיוב - מפקוח נפש. ב( שאין הדחי' דוקא אם העשי' היא מצווה מצד עצמה - מיעבור 

ואל יהרג.

ובלשוננו: ומוכרח לומר שמזכיר את שתי הדינים כי לכל אחד מהם יש חידוש בפני 
עצמו.

ההיתר  לגבי  שונים  לימודים   - מאפיינים  יש  הנ״ל  מהדינים  אחד  שלכל  ובהקדים, 
לעבור את העבירה בזמן הסכנה:

פקוח נפש דוחה - א. לעבור זה מצוה. ב. לעבור זה חיוב.

יעבוד ואל יהרג - א. כשעברת המעשה נשאר עבירה. ב. אין חיוב ברור לעבור.

במצב  לנו שגם  להבהיר  כדי  הדינים:  את שתי  מביא  בתניא  מדוע  מובן  זה  פי  ועל 
שחובה לעבור וגם כשלא חובה וגם כשזה מצווה וגם כשזה עבירה עדיין זה לא מפני 

קלות העבירות וחומרן אלא מפני פקוח נפש.

ה
 יסוד שיטתם של ר״ת וריב״ם על פי מכתב

כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט״א
יסוד דבריהם של ר"ת. שני הלימודים בכל דין מקבילים  ע"פ כהנ"ל עד עתה מובן 
נפש דוחה,  פי הדין של פקוח  יסוד להם: ר"ת אזיל על  והם  וריב"ם  לשיטתם של ר"ת 



305שער חלקנו בתורתך

שכוונת הגמ' במילים "ולדרוש להו דאונס שרי" שהיא חייבת להציל את עצמה ולהבעל 
להגמון, וזה מצווה ]של פקוח נפש[ כי הבעילה להגמון היא לא גילוי עריות אלא בעילת 

בהמה. שהאונס גורם לכך שזה בכלל לא גילוי עריות.

להו  "ולדרוש  במילים  הגמ'  שכוונת  יהרג-  ואל  שיעבור  הדין  פי  על  אזיל  וריב"ם 
דאונס שרי" היא, זה שהתירו לה להבעל להגמון ובכל זאת זה נשאר מעשה אסור של 
גילוי עריות וגם מה שהתירו לה לא היה חובה ברורה שהיא צריכה לעבור. ואין פה חיוב 
של "יהרג ואל יעבור" כי האשה היא קרקע עולם והגמ' באה להוציא מדעת הצנועות 
ולחדש ש"קרקע עולם" מועיל בשביל שהיא לא תאסר על בעלה. שהאונס פוטר אותה 

מהעונש על המעשה.

בפנ"ע  מצווה  או  מצוות  בקיום  ואופן  פרט  היא  האם  מס"נ  לגבי  השלכה  בזה  )ויש 
]ונקדשתי[ שזה מתבטא בגילוי עריות ולכן לא יתכן גילוי עריות באופן ד"יעבור."

ולפי שתי השיטות הנ"ל:

ר"ת - כאן במקרה של בעילה להגמון כשאין "יהרג" אלא "יעבור זה בגלל שזה לא 
ג"ע כי קידוש ה' זה מצווה בפני עצמה שמתבטאת בגילוי עריות ולא שייך גילוי עריות 

בלי מסירות נפש.

וריב"ם - זה כן גילוי עריות אבל הדין הוא לא "יהרג" אלא "יעבור" כי המס"נ לא 
תלוי' בעצם הגילוי עריות אלא רק באופן מסויים בקיום המצווה - פרט.(

* * *



תורת תומכי תמימים 306

מהות מצוות מסירות נפש
 הת' יוסף יצחק שיחי' שארף
תלמיד בישיבה א

דברי הגמרא וביאורם
		    מצוות מסירות נפש מוסברת בסוגייתנו כמו שהיא במצוות ג"ע, כלומר   
		  לדוגמא במקרה שכל בתולה שמקימת מאמר ותקנת חכמים להנשא 
ביום רביעי חייבת להבעל להגמון תחילה )איסור אשת איש(, שישנם כמה אפשריות, האם 
חייבת למסור נפשה או שרק יכולה למסור נפשה, או שאסור למסור נפש וחכמים צרכים 

ללמד את הנשים הצנועות שמותר להן ללכת לבית ההגמון.

אומרת הגמ'33 "מפני מה אמרו בתולה נישאת ליום הרביעי, שאם היה לו טענת בתולים 
היה משכים לבי"ד", שואלת הגמ' "ותנשא באחד בשבת, ואם היה לו טענת בתולים משכים 
לבי"ד", ומתרצת "שקדו חכמים על תקנת בנות ישראל שיהיה אדם טורח שלשה ימים, 

ראשון בשבת ושני בשבת ושלישי בשבת, וברביעי כונסה".

והברייתא ממשיכה: "ומסכנה ואילך נהגו העם לכנוס בשלישי, ולא מיחו בידם חכמים, 
ובשני לא יכנוס )בשביל אותה סכנה, ואין צריך לעקור בשבילה תקנת חכמים אלא יום 

אחד, ויהיה טורח מיהת שני ימים בצרכי סעודה. רש"י(, ואם מחמת האונס מותר".

ובהמשך דנה הגמ' מהו הזמן שבו היה "סכנה": "מאי סכנה, אילימא דאמרי" דהכוונה 
על מה שמלכות יון אמרה: "בתולה הנישאת ליום הרביעי תהרג, מאי נהגו נעקרי לגמרי", 
שזה לא יהיה מנהג וחכמים רק ימחו אלא שחכמים בעצמם יבטלו את התקנה או שיעבירו 

את התקנה ליום אחר.

"אמר רבה, דאמרי בתולה הנישאת ביום הרביעי תבעל להגמון תחילה".

צנועות  דאיכא  "משום  הגמ':  ומתרצת  הוא",  אונס  סכנה,  "האי  הגמ':  שואלת  ואז 
דמסרן נפשיהו לקטלא" ולכן זה נקרא סכנה ולא אונס. והגמ' דוחה: "ולדרוש להו דאונס 

שרי )דנבעלת באונס אינה נאסרת על בעלה . . ולא לימסריו נפשיהו למיתה. רש"י(.

ומתרצת הגמ': "איכא פרוצות )דאי מקלינן ליה, עבדי ברצון ונאסרות על בעליהן. 
רש"י(, ואיכא נמי כהנות )שנאסרות על בעלייהן אף באונס, ואיהו מסרן נפשיהו למיתה. 

רש"י(".

כלומר, אחרי שהביאה הגמ' בריתא שמדברת על זמן נישואי הבתולה, שנישאת דוקא 
ביום רביעי, שאם יהיה לבעל טענות עליה, יבוא למחרת לבי"ד )שהרי ע"פ תקנת עזרא 

ישנם בתי דין קובעים בימי שני וחמישי(.

33( כתובות ג:

הקדמה:



307שער חלקנו בתורתך

ביום ראשון  גם  תוכל להנשא  לא  מובאת שאלה הברייתא, למה שהבתולה  זה  ועל 
ולמחרת ביום שני, שבתי דינן מצויים גם אז, אם יש לבעל טענת בתולים יטען, ומתרצת 
הבריתא, שישבו חכמים וחשבו על טובת בנות ישראל שבעליהן ישמחו איתם ביום החתונה 
ולא יטרחו תוך כדי בהכנת הסעודה, ולכן תקנו שיטרחו שלושה ימים ראשון, שני ושלישי 

וביום רביעי ישאנה וכיון שצרכי הסעודה מוכנים יכול הבעל לשמוח עם אשתו.

אולם משעת ה"סכנה נהגו34 העם לישא נשים גם ביום שלישי, ולא מיחו בהם חכמים, 
אולם ליום שני לא הסכימו להעביר, בשביל שיהיה לבעל לפחות יומים לטרוח בהכנת 

הסעודה.

לברר את  ניסתה הגמרא  ולאח"ז  שני.  ביום  לישא אישה אף  מותר  ובשעת האונס35 
מהות זמן ה"סכנה", שלכאורה אי אפשר לומר שמדובר בזמן שגזרה מלכות יון שבתולה 

שתנשא ברביעי תהרג, שהרי במקרה כזה חכמים אמורים לבטל את התקנה למפרע.

אלא תירצה הגמ' שמדובר בגזרת יון שהנישאת ברביעי תבעל לגמון36 תחילה, אולם 
גם על זה קשה לגמ' שהרי זה נראה יותר כ'אונס' ולא 'סכנה', אלא מתרצת הגמ' שיש 
נשים 'צנועות' ימסרו נפשם להריגה, אבל במצב כזה ניתן לכאורה לדרוש לנשים שמותר 
להן להכנס לבית ההגמון, אבל כיון שיש גם נשים 'פרוצות' שאם יגידו להן שמותר יעשו 
ברצון ויאסרו על בעליהן, או נשים לכוהנים שנאסרות על בעליהן גם באונס, לא מוחים 

חכמים בנשים שנישאות ביום שלישי.

עד כאן דברי הגמ'. והנה במה שאמרה הגמ' "ולדרוש להו" נראה לבאר ב' סוגי הבנה:

א. שדורשים להן שהן לא נאסרות על בעליהן.

ב. שדורשים להן שאין פה כביכול עבירה ולכן מותר להן להיבעל להגמון.

והנה לפי ב' הביאורים קיימת גריעותא: לפי פירוש א', מה כ"כ נוגע לנשים הצנועות 
להאסר על בעליהן שע"ז מוסרת את עצמם למיתה? ולפי פירוש הב', לא מובן איך אפשר 

לומר שבעילת ההגמון לא נקראת עבירה?

ב
דברי התוספות וביאורם

ולכאורה יש לקשר את שני ההסברים השונים למילה "לדרוש", עם שיטות ר"ת וריב"ם 
בסוגייתנו, וכדלהלן: בתוס' ד"ה "ולדרוש" מוצגת שאלה וכלשונם הק' של בעלי התוס': 
יהרג, חוץ מעבודת  ואל  יעבור  ומורה37 על כל עבירת  בן סורר  "וא"ת והא אמרינן בפ' 

34( מנהג בלבד ולא תקנת חכמים.
35( דבר שמונע את השידוך, אולם ללא רצון הבעל או האשה.

36( השולט מטעם היונים.
37( סנהדרין עד. ושם .



תורת תומכי תמימים 308

להגמון  ולהבעל  ג"ע  על  לעבור  שמותר  לומר  ניתן  איך  היינו:  וש"ד",  ג"ע  כוכבים 
כשהאישה ארוסה כבר?

ומתרץ ר"ת: שבעילת גוי לא נחשבת עבירה כלל, "דאין חיבים מיתה על בעילת גוי 
דרחמנא אפקריא לזרעיה דגוי דכתיב38 "וזרמת סוסים זרמתם".

אולם ריב"ם חולק על ר"ת לאחר כמה שאלות ששאל עליו39 ומתרץ תירוץ שונה:

"ויש לומר דהכי פריך ולדרוש להו דאונס שרי, לפי שהאשה היא קרקע עולם ולא 
עבדה מעשה כדמשני בפרק בן סורר ומורה, אסתר קרקע עולם היתה".

]כלומר דסובר רק שבעילת גוי אינה אוסרת אשה על בעלה באונס[

והנה לסיכום הדברים, יש לומר: ר"ת סובר כפירוש הב' דלעיל, שהפחד של הנשים 
הוא לא לעבור על רצון ה'ולכן הדרישה היא שמותר להן להבעל להגמון כי זה לא נקרא 

עבירה ]"זרמת סוסים זרמתם"[.

וכן ריב"ם סובר כפירוש הראשון דלעיל שהפחד של הנשים הוא להאסר על בעליהן 
ולכן הדרשה שדורשים להן שהן לא נאסרות על בעליהן.

ג
דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

והנה בהערת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א40 על מאמר אדמו"ר הריי"צ41, ששם 
כתב אדמו"ר הריי"צ: שעניין המס"נ לא נאמר במפורש בתורה42, ומפרש זאת כ"ק אדמו"ר 

מלך המשיח שליט"א:

"ולכן נראה לומר דהנה המס"נ ובמצוות בכלל, ישנם הציווי וטעם הציווי, ובשניהם 
נשתנית מצוות מס"נ משאר המצוות: הטעם על מס"נ לא נאמר כלל בתנ"ך, ולא בש"ס. 
שלפניו:  בפסוקים  וכמש"נ  בפירוש,  כציווי  שבכתב  בתורה  נאמר  לא  מס"נ  על  הציווי 
ושמרתם גו' ועשיתם גו' ולא תחללו גו', אלא כסיפור עניין שבא בדרך מימילא, דע"י 

38( יחזקאל כג.
39( "דהא ע"י ביאת עכו"ם נאסרה לבעלה כדאמר הכא,  דאיכא פרוצות ובפ' האשה שנתרמלאה ]לקמן 
כו. ושם.[ גבי האשה שנחבשה בין העובדי כוכבים דברצון אסורה על בעלה. ואמרינן נמי במגילה ]דף טו.[ 
כאשר אבדתי מבית אבי אבדתי ממך. אלמא גבי בעילה לא חשיבא בעילת גוי ביאת בהמה . . וכי אפקריה 

רחמנא לזרעיה הני מילי לעניין דאין לו חיים וזרעו חשוב כבהמה.
40( לקו"ש חי"ב עמ' 212.

41( ספה"מ תש"ט עמ' 121.
42( ובאריכות יותר: "ולכן לא נאמר עניין המס"נ מפורש בתושב"כ להיות תורה שבכתב הוא בחי' חוכמה. 
 וחוכמה הוא ע"פ טו"ד דוקא, ועם היות השכל מחייב התפעלות, והוא התפעלות שכלי, וא"כ זה מה שהשכל 
מחייב התפעלות הוא רק התפעלות שע"פ טו"ד, ולכן התגברות השכל. . על עצם הרצון והעונג שאינו מאיר 

שם רק הארה כו'."



309שער חלקנו בתורתך

עשיתיכם -  ונקדשתי בתוך בנ"י." ע"כ.

כלומר שיש במס"נ ב' שינוים מכל מצוות התורה:

א. אין לה סיבה מפורשת בספרי היסוד.

ב. לא נאמרה בתור ציווי.

ולאחמ"כ ממשיך כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ומפרש ב' דרגות שיש במצוות 
מס"נ.

וכלשנו הק': "ולכן נ"ל דיש במס"נ שתי עניינים:

א.43 מה שהוא פרט במצוות אחרות, הינו שמקיים מצוות ע"ז ג"ע וכו' וגם אם א"ל 
שיהרג עי"ז בכ"ז מקיימם.  - וכיון שבכלל ע"ז וג"ע וכו' הם בכלל ע"פ טו"ד, שיכים הם 

גם לב"נ.

ב.44 מה שהיא מצווה בפ"ע למסור נפש על קידוש השם, וכמה אופנים בקיומה ע"י 
ערקתא דמסאנא. . וזה אין שייך כלל בבני נח."

ב. איך שהיא  ומובנת בשכל.  א. איך שמס"נ היא חלק מכלל המצוות  כלומר" שיש 
מצווה בפ"ע ולמעלה מן השכל.

והנה מזה יוצא שלפי הסבר הא' השפעתו לגבי מצוות ג"ע תפעל שהמס"נ תהיה רק 
יוצא שמס"נ היא מצווה בפני  ]כגון לא להאסר על הבעל[, ולפי הסבר הב'  לפרט בג"ע 

עצמה ולכן המס"נ על ג"ע תהיה על עצם העבירה, כלומר לא לעבור על רצון ה'.

ד
 חיבור שיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח
שליט"א עם שיטות ר"ת וריב"ם הנ"ל

מלך  אדמו"ר  דכ"ק  ההסברים  בשני  וריב"ם  ר"ת  מחלוקת  יסוד  להעמיד  יש  ואולי 
המשיח שליט"א וכדלהלן:

ר"ת סובר כפירוש הב' שהביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שמס"נ היא למעלה 
מן הטעם ודעת ולכן הדרשה היא על עניין שלקשור לקב"ע בלבד, שמותר להן לעשות 

עבירה, ומוסרות נפשן כדי לא לעשות עבירה.

43( ואולי י"ל דזוהי שיטת התוס' שסובר שמצוות מס"נ מלכתחילה היתה כפרט בכל המצוות )כלומר: 
מתקבלת בשכל ולכן התה שיכת בכל המצוות( ורק לאחר ציווי התורה "וחי בהם" יצאו כל המצוות ונשארו 

רק ג' מצוות: ע"ז, ג"ע, ש"ד.
44( ואולי י"ל שזהוי שיטת הרמב"ם שאומר שמלכתחילה היו כל המצוות ב"יעבור ואל יהרג" )כלומר: 
מצוות  לג'  בנוגע  אמרה  שהתורה  עד  אומרת(  שהתורה  עד  כלל  שייך  לא  ולכן  השכל  מן  שלמעלה  דבר 

ספציפיות שהם ב"יהרג ואל יעבור" וללא לימוד לשאר המצוות כיון שיש מיעוט מן "וחי בהם".



תורת תומכי תמימים 310

זה  על  רק  היא  הדרשה  ולכן  לטו"ד  שיכת  שמס"נ  הא'  כפירוש  סובר  וריב"ם 
שמותרותלבעליהן גם לאחר בעילת ההגמון, ומוסרות נפשן שלא יאסרו לבעליהן45.

לסיכום הדברים יוצא:

שר"ת סובר שמס"נ היא מצווה שלא מתלבשת בשכל ולכן אומר שבעילת גוי אינה 
נקראת בעילה כלל ונחשב כמו בהמה.

וריב"ם סובר שמס"נ זהוי מצווה שקשורה ומתקבלת בשכל ולכן אי אפשר לומר שזה 
לא עבירה כלל, ומה שאמרו שבעילת גוי נחשבת לבעילת בהמה זה רק לעניין זרע, שאין 

מתיחס אחר הגוי, אולם האשה מותרת לבעלה רק מדין אונס גם לאחר בעילת ההגמון.

45( אולם עדיין קשה הקושיות דלעיל על כל אחד מן הפירושים.

שער
הספק



שער
הספק

מבוא
         הספקות רחבה עד מאוד, ספרים רבים ודינים סבוכים נאמרו על דין זה, 
          בשער זה כתבו התמימים עיונים וביאורים פרי עמלם, על מהות והגדרת 
הספק. אך לפני שניגש לשער עצמו נקדים סיכום וסקירה במהות הספק בש"ס ובהלכה, 

ולאחריו סוג הספק המדובר בשיחה )שלקמן( שעליו כתבו התמימים.

ספק בכללות הינו אי ודאות מעשית של האדם לגבי מקרה מסויים שאז הדין שנקבע 
כתוצאה מכך נובע מלית ברירה בלבד. אך ישנו עוד סוג של ספק, והוא, מקרה שעצם 
הדבר נותר ללא דין ברור, היינו, שבדין עצמו יש ספק )זאת בשונה מהספק הראשון שזה 

ספק רק לגבי ידיעתי(, ולכן דינם של הספקות הנ"ל יהיו שונים.

ספק יכול להיווצר במצבים שונים, בדיני ממונות: לא יודעים למי שייך הכסף, בדיני 
איסורים: שלא יודעים האם הדבר אסור או לא )ואכ"מ(.

דוגמא לשתי סוגי הספקות הנ"ל נמצאת בדיני קידושין, הרמב"ם )הלכות אישות, פ"ג, 
ה"ב( כותב שאדם שרוצה לקדש אישה צריך לתת לה כסף, ובנוסף לכך לומר לה "הרי 
את מקודשת לי".ואם האישה היא זאת שהביאה את הכסף אז אפילו אם הוא אמר לה 
"הרי את מקודשת", היא לא מקודשת. ובמקרה שהוא נתן לה את הכסף והיא אמרה לו 
"הרי אני מקודשת לך", הדין הוא שהיא מקודשת מספק ]היא מקודשת לגמרי, והקידושין  

תורת



תורת תומכי תמימים 312

)הגמורין( באו מספק[. 

ומקרה אחר כותב שם הרמב"ם )פ"ד הי"א( שאנדרוגינוס או טומטום שקידשו אישה או 
שקידשן איש זה קידושי ספק )ולא קידושין גמורים כבספק הקודם( ולכן הם צריכים גט 
מספק ]מכיון שאין פה קידושין גמורים וגם לא יכולים לומר שלא היה כאן קידושין, נוהגים 

לחומרא ויוצאים מהספק הנ"ל של קידושין ע"י גט[.

)כדי  לחומרא  יהיה  דינו  ולכן  הדבר  בעצם  הוא  הספק  בו  מקרה  יש  ברור,  ובאופן 
מהו  הדבר  בעצם  ספק  יש  אישה,  שקידש  אנדרוגינוס  ולדוגמא,  הספק(  מן  להסתלק 
נוהגים  מהספק  לצאת  וכדי  חלים.  הקידושין  האם  מסתפקים  זה  ובגלל  האנדרוגינוס, 

לחומרא וצריך הגט.

וישנו עוד סוג של מקרה שבו הספק לא נמצא בעצם הדבר אלא בידיעתו של האדם, 
ומכיון שספק זה אינו בדבר עצמו, לכן אם יש הוכחה  אפילו חלשה מאוד לאחד מהצדדים 
)שבכל מקרה אחר לא תועיל( נתנהג בספק לקולא. ולדוגמא, אדם שהביא כסף לאשה לשם 
קידושין והיא אמרה לו "הרי אני מקודשת לך" יש ספק  האם היא מקודשת, אבל מכיון, 
)כמו שרואים ברמב"ם שם במקרה שדיברו בעסקי קידושין  זה הכסף  שעיקר הקידושין 
והביא לה כסף( אז נקל ונפסוק שזה קידושין. וזאת למרות שגם האמירה היא הכרחית 

אבל ננהג לקולא שמקודשת כי את העיקר נעשה )בגלל שמסתפקים בזה ננהג לקולא(.

השלכותיהם של סוגי הספק השונים, היא איך צריך האדם לנהוג כשנקלע למצב כזה.

בספק בדבר עצמו פוסקת ההלכה שצריך האדם לנהוג לחומרא ולצאת מגדר ספק. 
ובספק של ידיעת האדם, צריך האדם לנהוג כפי כללי ההלכה בפוסקת להקל בכזה מצב 

)לפי כללים מסויימים(.

מסויימים,  ספקות  בדיני  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  דן  שלפנינו  בשיחה 
וביניהם, האם ב"ספקא דאורייתא" )ספק באיסורי דאורייתא(, ההחמרה בספקות אלו היא 
להחמיר  שתקנו  אלו  הם  ורבנן  לקולא,  בזה  לנהוג  צריכים  שמהתורה  או  מדאורייתא 

במצבים אלו.

ומוסיף שם, שיש "ספק אי אפשר לצמצם", היינו, לדעת מה הדין במצב זה גם כלפי 
הדבר עצמו.

בהמשך יבואו עיונים וביאורים בדיני "ספיקא דאורייתא" לדעת רש"י, והאם המשנה 
)כתובות ב.( שייכת ל"ספיקא דאורייתא".

* * *



313שער חלקנו בתורתך

עיונים בשיחות קודש בגדר ספק מן התורה

לקוטי שיחות חלק ג'1
ספיקא  שספק  כיון  הרי  התורה,  מן  לחומרא  דאורייתא  שספיקא  דאמר  למאן  	 
מותר, מוכח דאיסור ספק ספיקא אינו כאיסורו של הודאי ובלשונו הק': "הדין  	
דאורייתא  בספיקא  להדיעות  ואפילו  התורה..  מן  לקולא"  ש"ספיקא  הוא,  נידה  אצל 
לחומרא מן התורה – הא דספק ספיקא לקולא מוכיח שגם ספק אחד משנה את הענין 

וק"ל"2.

לקוטי שיחות חלק י"ב
הגדרת השיטות בספק דאורייתא

 	     לטהרת המצורע כתוב "ביום טהרתו", הגמרא אומרת שמזה משמע שזה צריך 
בלילה. אינה  שטהרתו  מובן  שמזה  אומר  הפסוק  על  רש"י  ביום,  להיות      	 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מסביר שהנפקא מינא בין הלשונות  של רש"י והגמרא 

היא לגבי בין השמשות.

כלומר, ישנם שלושה אפשרויות להגדיר את בין השמשות )א( לא יום ולא לילה. )ב( 
יום ולילה. )ג( ספק יום ספק לילה. 

ולפי הגדרים הנ"ל יש הבדל בין הלשונות - לפי גדר הא' - כשהתורה אמרה שטהרת 
המצורע ביום, אז אם בין השמשות הוא לא יום יוצא שכשהתורה אמרה "ביום טהרתו" 

היא )אינה הסתפקה, אלא( התכוונה בפירוש שטהרתו ביום ולא בבין השמשות.

לפי גדר הב' - התורה אמרה "ביום", ומכיון שבין השמשות הוא יום, יוצא שהתורה 
התכוונה גם לבין השמשות.

לפי גדר הג' - התורה אמרה "ביום" ובין השמשות הוא "ספק יום", לכן, גם מדאורייתא 
יש ספק האם טהרת המצורע יכולה להיות בבין השמשות.

דאורייתא  ספיקא  כלל  מלך המשיח שליט"א שלמרות שבדרך  אדמו"ר  כ"ק  ומתרץ 
לחומרא, אך בנגעים כתוב ש"בידיעה תליא מילתא", כלומר, אם אתה רוצה לומר למצורע 
שטהרתו הייתה בבין השמשות לא טהור, אתה צריך בשביל כך להביא ראיה )"ידיעה"( 

שבין השמשות הוא יום.

1( שיחה לפרשת מצורע, הערה 23.
2( ההדגשות במקור.

גם

בנוגע



תורת תומכי תמימים 314

מכל הנ"ל מובן: שאף למי שאומר שספק דאורייתא לחומרא, ישנם הגדרות בכל דבר 
האם הוא ספק דאורייתא ואף אם כן ישנם דינים שכדי להחמיר לא מספיק ספק אלא צריך 

מילה ודאית )כגון נגעים(.

ובלשונו הק'2: "הלימוד דטהרת המצורע צ"ל ביום דוקא, נדרש בגמרא ותורת כהנים 
ביום", ואילו רש"י   היום כשר.. ולטהרת המצורע", "מלמד.. וטהרתו  בצד החיובי: "כל 

בפרשתנו משנה ומדייק לכתוב בצד השלילי: מלמד שאין מטהרין אותו אלא בלילה.

ולא  יום  שאינו  בזמן  בה(  המעכב  )פרט  טהרתו  נמשכה  כאשר  לדינא,  מינא  ונפקא 
לילה – בין השמשות:

בפני  מציאות  הוא  השמשות  דבין  להסברא  הוא  שבפנים  מינא  הנפקא   )23 ]הערה[ 
לפי הסברא שהוא  מורכב משניהם,  ועד"ז להסברא שהוא  לילה.  ולא  יום  לא   – עצמה 
מורכב משניהם, לפי הסברא שהוא ספק יום ספק לילה.. הרי זה ספיקא דאורייתא ותלוי 

בהדיעות אם אזלינן לחומרא מן התורה או מדברי סופרים.

"בידיעה תליא  דבנגעים  א(  כד,  )תזריע  תורה  בליקוטי  פי המבואר  על  לומר  יש  או 
מילתא" )ולכן "ספק הקב"ה אומר טהור" )ב"מ פו, א( – אף דספיקא דאורייתא לחומרא, 
ידועה דוקא.. דכמו דלא  – אם תרצה לומר דגם לאפוקי מטומאתו צריך להיות  ע"ש( 
אמרינן בזה הכלל דספיקא לחומרא – כך ל"נ גם ענין דחזקה – הרי כיון שאין ידיעה 

שלא עשה כדין טהור".

התוועדיות ה'תשמ"ה ש"פ ויקרא3
ביאור בספיקא דאורייתא ודרבנן – גברא וחפצא

		                     שם מצטט כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את הרמב"ן )בהשגתו על   
		        ספר המצוות, שרש ראשון( שהוא מחמיר מאוד בדברי סופרים יותר 
מדברי תורה, לעומת שאר הפוסקים שמחמירים בדברי תורה יותר מדברי סופרים ומביא 

דוגמא בספיקות שספיקא דאורייתא לחומרא, וספיקא דרבנן לקולא.

ובמצוות דאורייתא  זה, שמכיון שבמצוות דרבנן החיוב הוא על הגברא  ומתרץ על 
החיוב הוא על החפצא, לכן, אדם שעבר על שלוש מצוות שונות דאורייתא הוא לא מוחזק 
אדם  אך,  לחזקה,  מצטרפים  ואינם  שונים  איסורים  אלו  כי  איסורים,  על  שעובר  כאדם 
שעובר על שלוש מצוות שונות דרבנן הם מצטרפים לחזקה אחת )שאדם מוחזק כאחד 
שעובר עבירות( כי כל האיסורי דרבנן הם מצווה אחת של "ועשית ככל אשר יורוך", ולכן 

חמורים דברי סופרים יותר מדברי תורה. 

ובלשונו הק': "וידועה השגת הרמב"ן בספר המצוות )שרש ראשון( "וראוי לפי הדעת 
הזאת להחמיר מאד בדברי סופרים שכולן תורה הם, אין ביניהם שום הפרש, ואין בתורה 

3( בלתי מוגה.

בהתוועדות



315שער חלקנו בתורתך

יותר מן השבות של דבריהם, אלא במחוייבי כריתות או מיתות, לא בחייבי  דבר חמור 
לאוין, שכל דבריהם חייבי לאוין, ועשה הם. 

משא"כ בדברים שחיובם מן התורה ישנם כו"כ ענינים שאין בהם אלא מצוות עשה 
או מצוות לא תעשה בלבד, ועד שישנם ענינים שלא נימנו במנין המצוות, ורבותינו בכל 
התלמוד אומרים היפך מזה, שהרי הם דנין כל דברי סופרין להקל בהן באיסורין, כמו 

שאמרו ספיקא דאורייתא לחומרא, וספיקא דרבנן לקולא, ועוד כו"כ דוגמאות כיו"ב.

ואם היה העובר על דבריהם או שאינו מקיים מצוות שלהם, עובר על עשה ועל לא 
תעשה היה חומר גדול בהם ולא היו ראויין לקולות הללו...

כו. והנראה לומר בזה, בדברי סופרים אף שחייבים עליהם בעשה ולא תעשה, שנאמר 
"על פי התורה אשר יורוך" ונאמר "לא תסור מכל הדבר אשר יגידו לך ימין ושמאל", הרי 
חיוב זה אינו אלא על הגברא, היינו, שישנו חיוב על האדם לעשות כהוראתן של החכמים, 

ולא שהדבר עצמו נעשה חפצא של מצוה או חפצא של איסור.

וזהו החילוק שבין איסור דאורייתא לאיסור מדברי סופרים.

"איסור דאורייתא" פירושו, שהדבר בעצמותו הוא דבר האסור, כמו איסור בשר בחלב, 
חֶלֶב, דם, שרצים וכיו"ב, שמציאותו של הדבר נעשה "חפצא" של איסור.

ולדוגמא, האיסור דבשר  אבל ב"איסור מדברי סופרים", לא נעשה שינוי ב"חפצא", 
עוף בחלב, לא נעשה שינוי במציאות הדבר - שיהיה חפצא של איסור, אלא ישנו חיוב 
על האדם לעשות כהוראתן של חכמים, ולכן אינו יכול לאכול זאת, מכיון שחכמים אסרו 

עליו.

ונמצא שבאיסורים מדאורייתא יש לכל דבר ודבר, גדר ושם מיוחד בפ"ע, איסור בשר 
בחלב, דם, חֶלֶב וכיו"ב.

משא"כ באיסורים מדברי סופרים, אין חילוק בין פרטי האיסורים, אלא כולם באותו 
סוג וגדר "לא תסור מכל הדבר אשר יגידו לך".

ונפקא מינא להלכה: העובר על ג' איסורים שונים, אם נעשה מוחזק לעבור על דברים 
האסורים אם לאו, באיסורים מדאורייתא - מכיון שלכל איסור גדר ושם בפ"ע לא נעשה 
מוחזק עי"ז שעבר על ג' איסורים, שהרי לא עבר על איסור א' ג' פעמים, אבל באיסורים 
מדברי סופרים, מכיון שבכולם ישנו איסור אחד כללי "לא תסור מכל הדבר אשר יגידו 
לך", הרי העובר על ג' איסורים שונים מדברי סופרים נעשה מוחזק לעבור על האיסור 

ד"לא תסור.." ויש להאריך בכל זה, ותן לחכם ויחכם עוד".

* * *



תורת תומכי תמימים 316

   
      

       
      

      
   

 
       

       

       
         

 
       

     
        

 

   
   

     
     



   
    

   
   

      
     

     
   

     
     

   

     
 

 

    
    

   
     

    
    

   
    

     
    

     
   



     
     

     
     
    
     
   
   

    
     

    

 שיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
שיחה לפרשת שמיני ח"ז )שיחה ב'(

סיכום:
רש"י עה"פ 
״בין 
הטמא ובין 
הטהור״, 
אומר 
שא"א לומר 
על 
חמור ופרה, 
דזה כבר 
מפורש, אלא 
'בין נשחט 
חציו 
לנשחט רובו 

מהמילים 
״ובין 
החיה 
הנאכלת״ -

שא"א לומר 
בין צבי 
לערוד דזה 
כבר 
מפורש אלא 
שיש 
שנולדו בה 
סימני 
טריפה 
וכשרה, ויש 
שנולדו סימני 
טריפה 

א( מה 
מכריח את 
רש"י לומר 

סוגים 
אלו? יש 

הרבה 
סוגים של 

חיות 
טהורות או 

טמאות? 
זה שהמקור 

הוא 
מתו"כ, אי"ז 

תירוץ, 
דרש"י 
מפרש 

פשש"מ.

ב( גם אם זה 
סוגים אלו, 

מאיפה רש"י 
יודע אלו 

מילים בפסוק 
הולכים על 
אלו סוגים?

ג( רש"י מביא 
מסקנא על מה 
הפסוק מדבר, 

היכן מוצא 
רש"י 

מקור לזה 
בפסוק?



317שער חלקנו בתורתך

     
    

   
    

   
  

 

  
  

  

    
     

    
     
     
      

 

    
    

   
     
    
    

   
  

    
   

       
 

        
       

       
      

  

    
     

     
     

    

  
 

    
      



 
     
    
    

  
  

   
    

     
     
     
     
     

 

    
     
     
     

   

ההסבר: 
בתחילת 
הפסוק לא 
כתוב 'חיה', 
אלא הפסוק 
מדבר על 
המצוי - בהמה

ואף 
ש"בהמה 
בכלל חיה" 
זה רק 
כשהכרחי, 
לא 
כשאפשר 
לומר 
שהכוונה 
לחיה ולא 
לבהמה.

וכן בפסוק 
דידן, 
אם הכוונה 
גם על 
בהמה, 
המילה 
'חיה' הייתה 
מופיעה 
בהתחלה.

לכן בתחילה 
רש"י כותב 
סוגי בהמה, 

ובסוף, 
כשכתוב 

'חיה' 
כותב סוגי 

מובן למה 
דווקא סוגים 

אלו.

כשאומרים 
זה 'להבדיל'

- אומר שיש 
דמיון 

והתורה 
אומרת 

להבדיל 
ביניהם.

בדוגמא, צ"ל 
בהמה 
טהורה 

שהטמאה 
דומה 

לה מאוד.
ואם 

יש רבות - 
הדוגמא צ"ל 

הכי מצויה.



תורת תומכי תמימים 318

     
     
     
     
    

    
   

  
    

    
  

 

   
         

        
       

        
    

   
        

        
        

       
     

       
     
      

      
       

    
     

       
        

     
   

     
  
      



        
      

     
        

      
     

          
     


      

        
        

  
      
        

     
       

       
      


     

   
     
    

 

    
    
    

   

   
     

   

     
    

     
   

       

בהקשר לסוגי 
בהמה דומים, 
שאחד טמא 
ואחד 
הדוגמא 
טהור - הכי 
טובה היא - 
חמור ופרה.
הם  מצויים,

יש דמיון 
מסויים, 
והתורה 
מבדילה 
ביניהם 
שזה טמא וזה 
טהור.

ובחיה, 
הדוגמא 

הטובה זה 
צבי 

וערוד. הצבי 
הכי מצוי 
מהחיות 

הנאכלות, 
גם התורה 

מציינת 
שחיה 

זה שנאכלת
- צבי ואיל.

הערוד רץ 
מהר 

כמו צבי, 
במילא 

גופו כצבי
שרץ מהר, 

ובגלל 
הדמיון 
התורה 

מבדילה 



319שער חלקנו בתורתך

     
    

      
    

    
    
      

    


        
 

       
     

         
    

  
    

 
      

       
      

     
   

    
      

     
     

    

   
     

  
    



   
  

    
    

    


      
        

      
      

    
  
    

  
   



  

 
   

  
    

   
    

    


   
    

   
     
     

 

    
     

    
  

    

מניין רש"י 
יודע 

מה התורה 
מתכוונת 

כשאומרת 
היא 

'להבדיל'?

וההסבר:
טמא - 
מופיע 

בהקשר 
לסוג 

בע"ח אסור 
באכילה, 

וטהור -
סוג בע"ח 

מותר. 
גם חלקים 

בבע"ח 
טהור 

שאסורים, 
נכללים 
במושג 
'טהור'.

אם התורה 
מתכוונת 
להבדלה 

בתוך 
הבהמה 

עצמה 
באופני 

שחיטתה, 
למה היא 

כותבת 
'טמא' 

ו'טהור'?
לכן רש"י 

אומר: 
לא מדובר 

פה 
על המושגים 

כפשוטם, 
אלא 

ביחס לאדם 
הנוגע 

בנבלה, 
שהוא נטמא.



תורת תומכי תמימים 320

   
      

 

    
     

 
   

      
     

     
    

     
   

    


     
  

    
   

    
   

   
    

    
    

  
        

       
       

     
       

  
       

  
       

   
  

  

     
       

    
       

        
  

    
       

      
      

         
       

   
     

      
       

     
      

       
       

        
 

      
     

    
  

    
    

    
     

       
    

      
       

         
     

לכן רש"י 
מפרש 
'בין נשחט',
כי טומאת

או טהרת 
הבהמה 
תלויה 
בשחיטתה: 
כשנשחט 
חציו 
של קנה, היא 
כאילו לא 
נשחטה 
ונבלתה 
מטמאה, אך 
כשנשחט
רובו - כשרה,

ולא  מטמאת. 

אך בחלק הב' 
של הפסוק, 
כשמדובר על 
היתר אכילה, 
לא על

טומאה 
וטהרה - 
מפרש 
רש"י על

סימני 
טריפה, 
ד'טריפה' לא 
קשור 
לטומאה -

טריפה לא 
מטמאת- 
אלא 



321שער חלקנו בתורתך

       


       
       

     
     

      
 

        
       

      
       

     
       

    
     

   
    
      
     

    
     

 

   
       
     

    
    

     
   

     
    
     
    
    
    

      
        

        
      

     
     

      
       

      
    

     
       

     
   

   
       
     



     
    
   

   
   

    
  

    
  

    
   

 

      
    

    
     

  
      

דבר מופלא 
בהלכה 
ברש"י: 
ע"פ הלכה, 
צריך לשחוט 
את רובו 
של כל אחד 
מב' נשחט

רק חצי - 
הסימנים, אם 
השחיטה 
פסולה.

ולכאורה, אם 
השחיטה
ברובו של

סימן מוכרחת 
בב' הסימנים, 
למה רש"י 
מדגיש רק
אחד מהם?

אלא, כשיש 
נקב במקום
של בושט

השחיטה, 
הבהמה 
עוד בחייה 
נבילה, 
ואם שוחטים 
פחות מרוב 
הושט 
הבהמה 
נבילה כבר 
מתחילת 
השחיטה, 
דנהיה כבר 
נקב.

ולכן, א"א 
לומר 

'להבדיל' לגבי 
ושט, כי בושט 

אפילו 
כששוחטים 
'משהו' הוא 
כבר טמא, 
ואפילו אם 
ממשיכים 

לשחוט 
זה לא עד 

חציו - משנה 
כלום.

והושט נקרא 
טהור רק

ברוב, ולכן
לא שייך 

'להבדיל' כי 
המרחק גדול 

בשחיטת 
הושט.

 

בקנה, 
ההבדל 

בין הטומאה 
משום 

שנשחט 
חצי, לטהרה 

משום 
שנשחט 
רוב הוא 
'משהו' 

שייך 'להבדיל'



תורת תומכי תמימים 322

    
      

      
    

  
      
       

  
      

      
     

    


       
        

    


   
 

     

    
      
     
    

    
   

   
      
     
      
    



     

  

   
      

    
   

   
    
   
    

    
     
     
    
      



   
   

      
      

   
    

 

  
  


  

    
    
    

  
     
    
      

עוד ענין 
הלכתי 
ברש"י: 
לכאורה, א"א 
לדעת אם 
נשחט 
חצי או 'חוט 
השערה' יותר.

אז למה 
התורה 
קובעת 
'להבדיל' 
שהבהמה 
טמאה 
כשנשחט 
חצי, 
יכול להיות 
שהיא 
טהורה? 

השאלה
היא רק 

לדעה 
ש'ספיקא 
דאורייתא 
לחומרא',

זה מדרבנן, 
דאפשר 

לשאול איך 
התורה 
קובעת 

שנשחט 
חציו הדין הוא 

טמא, אם 
ספק 

שאולי נשחט 
רובו, ובספק 

התורה 
עצמה

מתירה?

אך לדעות 
ש'ספיקא 
דאורייתא 
לחומרא' 

זה מהתורה, 
אין 

קושיא, כי 
אף אם 

יוצא פה ספק 
בנשחט חצי 

או רוב, 
הרי בספק 

התורה 
מחמירה ולכן 

מטמאה פה.

אפשר היה 
לומר שרש"י 

סובר בספיקא 
דאורייתא 

שזה לקולא 
מדאורייתא: 

רואים 
בגמ' שאם 
התערבבו 

קדירות 
מניחים 

שתרומה 
נפלה לתרומה 
וחולין לחולין. 
והגמ' שואלת 

שאכילת 
תרומה 
אסורה 

מדאורייתא, 
אז איך 

מתירים 
בספק, הרי 
יכול להיות 
שהתרומה 

נפלה לחולין?



323שער חלקנו בתורתך

      
  

         
         

      
  

    
    

    
    
    
   

   
     
     

  

     
    

     
    

    
    

    
    
     

   

   
  

     
     

     
     

   
   

       
    

        
     

     
    

    
     

     
     
     

    

     
    

    
   

    
      
     

    
    

  

   
 

   


    
    

   
   

   

רש"י מסביר 
שאלת הגמ' 
שם דאיך 
אפשר להקל 
בתרומה? 
ה"ז עוון 
מיתה?!

מרש"י 
משמע שרק 
במקרה 
של עוון 
מיתה אז 
ספיקא 
דאורייתא 
לחומרא, אך 
בסתם - זה
יהי' לקולא.

אך במקומות 
רבים רואים 
שרש"י אומר 
ברור 
שספיקא 
דאורייתא 
לחומרא. 
לכן מה 
שרש"י מוסיף 
במקרה של 
קדירות 
שזה בגלל עוון 
מיתה, כי יש 
חזקת היתר 
בקדירת 
חולין, ואם לא 
היה פה עניין 
של מיתה 
יכול להיות 
שהחזקה 
היתה 
גוברת על 
'ספיקא 
דאורייתא'.

אבל איפה
שאין חזקת 
היתר רש"י 

אומר שספק 
דאורייתא 
לחומרא. 
ועאכו"כ 
בנשחט 

חציו של קנה, 
שלא רק 

שאין חזקת 
היתר אלא יש 

חזקת 
איסור, ואם 
יש ספק אז 

ספיקא 
דאורייתא 

לחומרא 
מהתורה. 

יינה של 
תורה: 

שם הפרשה 
מכיל את 
תוכן כל 
הפרשה
ובפרט 

"נעוץ סופה -
סופן 

בתחילתן"



תורת תומכי תמימים 324

     
    

  
    

    
    
     

    
    

    
 

  
  

    
    
    
     
    
      
     



  
  

        
      

    
       


      

       
       


        

     
   

    
  

   
      
     
        
    
     
     
      
      
    
    

   


     
   

      
     
      
    
     
   

 

     
      

      
 

     
      

      
      

   

מה הקשר בין 
הפסוק 
'להבדיל 
בין הטמא וגו' 
לשם הפרשה 
'שמיני'?
שמיני

זה קודש 
ומעלה, 
איך שייך

שם טומאה 
עד כדי 
שצריך

להבדיל 
ביניהם?

וההסבר: 
כשמבדילים 
בדקויות 
שניתן 
הוא טהור 
- לחשוב 
שטמא 
צריך כח 
מיוחד 
מהדרגא של 
'שמיני':

בדרגא של 
שבע - 

השתלשלות, 
קשה להבדיל 

בספק דק, 
היצה"ר 
מתלבש 

בלבוש
קדושה אומר 

לאדם:

וכל דבר 
שהקב"ה 

מביא לאדם,
זה בשביל 

שיברר ויזכך 
את הניצוץ, 

היצה"ר 
אומר ליהודי

גם בספק
איסור אל

צריך 
תחשוש -
לברר את 

הניצוץ! 
ורוב שחיטות 

כשרות,
למה לחשוש 

ולדחות את 
הניצוץ?

 אך כשליהודי
יש דרגא של 

"שמיני", 
למעלה 

מהשתלשלות, 
יש לו שכלי, 

תוקף על -
ונפה"ב לא 

יכולה להכניע 
את רצונו 

העצמי 
שלמעלה 

מהשתלשלות 
בנפש, אפילו 

ב'משהו'



325שער חלקנו בתורתך

        
     

        
      
  

         
     

        
       

    
        

   
     
      

      
     

      
   

    
    

 

     
    

     
   

    
    

     
    

    
   
   

  

   

גם בתשובה, 
יותר קשה 
בספק חטא 
מאשר על 
ודאי, 
וקרבן אשם 
יקר 
מקרבן 
חטאת. 
וגם 
מלכתחילה 
בספק יש 
להיזהר יותר 
ובמיוחד 
בספק של 
'להבדיל' 
שצריך את 
דרגת  -
"שמיני".

הקשר בין 
'שמיני' ע"י 
ל'תזריע' -

שמעוררים 
את 

ה'שמיני' 
שבנפש -

ללא שינויים, 
ועומדים 
בתוקף, 

באים ל"וילדה 
זכר", שיר
חדש לשון

זכר, גאולה 
נצחית ללא 

שינויים בקרוב 
ממש.



תורת תומכי תמימים 326

 מקור דעת רש"י שספיקא
דאורייתא לחומרא מן התורה 

 מתוך פלפול התלמידים4 
בשיעורים שנמסרו בישיבה

א
פירוש רש"י ע"פ שיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

 	   הפסוק בתורה "להבדיל בין הטמא ובין הטהור ובין החיה הנאכלת ובין החיה 
	   אשר לא תאכל"5 מפרש רש"י באלו סוגי טמאים וטהורים מדבר הפסוק: "בין 
הטמא ובין הטהור – צריך לומר בין חמור לפרה, והלא כבר מפרשים הם, אלא בין טמאה 

לך לטהורה לך, בין נשחט חציו של קנה לנשחט רבו".

לך"  "טמאה  רש"י  מילות  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  מבאר  הנ"ל  בשיחה 
ו"טהורה לך" באריכות, דציווי התורה הכא אין עוסק הוא בסוגי חיות ובהמות, דבהם 
דיני הטומאה וטהרה אזלי כלפי הבהמות כשלעצמם, אלא עוסק בדיני טומאה וטהרה 
כלפי האדם, דהכוונה בבהמות מסוג טהור ובהם גופא יש טומאה, כגון בהמה טהורה 
שאדם אינו רואה שנשחט רוב הקנה או רוב הושט )אלא רק חצי או פחות מכך( דאז מכיון 

דאין האדם יודע אם נשחט רוב הקנה והושט, נעשית הבהמה נבילה ומטמאת בנגיעה.

והנה את דברי רש"י בפשטות ניתן להבין בשני אופנים:

א. כוונת התורה במצוה זו היא להבדיל בין הטמא לטהור )בבהמה טהורה גופא( ולומר 
דצריכים לשחוט רוב הקנה ואזי יהיה זה טהור, ואם שחטו רק חלק מהקנה, הבהמה טמאה, 

כלומר, התורה מחייבת בדין זה דהשחיטה תהיה מדוייקת ורק אז כשרה היא.

ב. לדייק בדיני השחיטה דצריכה להיות היא באופן מדויק, והבהמה תהיה טמאה גם 
אם שחטו חצי מהקנה, כי אין זה רובו )ועל כך הקשו שצריך רוב הנראה לעיניים(, כלומר, 
התורה מבהירה את דבריה קודם )באופן דשלילה( שהשחיטה תהיה דוקא רובו ובאם לא 

היה רובו הבהמה תהיה טרפה.

ובשיחה שם כותב כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א שרש"י מפרש כאופן הב', ומוכיח 
דרש"י סובר שספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה6, ו"נשחט חציו..." הינו איסור רק כלפי 

4( בשיעור שנמסר מפי הרב חיים שיחי' טל, בפלפול עם התלמידים: הת' יוסף יצחק שיחי' אורן, הת' יוסף 
יצחק הכהן שיחי' אייל, הת' איתמר אפרים שיחי' גרגה, הת' יוסף יצחק שיחי' סייג, הת' לוי יצחק שיחי' 
קובלקין, הת' לוי יצחק שיחי' קופצ'יק, הת' יוסף יצחק שיחי' קמל, הת' איתן ישראל שיחי' רומנו, הת' דוד 
שיחי' רווח, הת' מנחם מענדל שיחי' רפאלוב, הת' יוסף יצחק שיחי' שארף, הת' מנחם מענדל שיחי' שרמן.

5( שמיני יא, מז.
6( ונראה דכל הראשונים שהקשו למה רש"י מדבר על ה'קנה' ולא על ה'וושט', כיוונו לזה בדבריהם.

על



327שער חלקנו בתורתך

האדם עצמו.

ויש לעיין: לפי רש"י מה באה התורה ללמדנו בציווי זה, ומה מקורו של רש"י שספיקא 
דאורייתא לחומרא מן התורה.

בעקבות הביאור בשיחה שהאיסור הוא רק כלפי האדם עצמו, ישנה הבנה בדבריו של 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, שיסודה בטעות, והיא, דיוצא כביכול מפירוש רש"י 
שהפסוק מדבר כאן רק על "לך", ופירושו, שהציווי הנ"ל של התורה הינו רק על הגברא 

ולא על החפצא. ויובן בהקדים ע"פ המתבאר בהמשך.

ב
סוגים וחילוקים במצוות

בכמה ספרי אחרונים נתבאר בארוכה דישנם ב' סוגי חילוקים במצוות התורה:

א. מצוות המוטלות בעיקר על הגברא ומצוות הקיימות בחפצא. כלומר, ישנם סוגי 
מצוות שעל האדם לעשות, וישנו סוג אחר של מצוות הצריכות הם להיות גם אם האדם 

הוא לא זה שיעשה אותם )אלא מצד עצמם(.

לעשות  הינו  בהם  שהציווי  מצוות  כלומר,  שבתוצאה.  ומצוות  שבפעולה  מצוות  ב. 
פעולה, ויש מצוות שהציווי בהם הוא שיהיה תוצאה בפועל גם בלי הפעולה )לדוגמא, 

האם צריך להדליק נרות שבת, או דצריך שיהיה אור בבית(7.

שני סוגי חילוקים אלו דומים, אך שונים הם, וזאת מכיון דיכול להיות מצב שבו צריך 
שתהיה רק התוצאה, והחיוב בזה הוא על האדם, וישנו מצב שבו על האדם לעשות פעולה 

בלבד )מבלי להתחשב בתוצאה(.

קשר  ללא  וזאת  להיות  צריכה  מצוה שפעולתה  שישנה  הפוך  מצב  להיות  יכול  וכן 
לאדם עצמו, וישנם מצוות שאך ורק התוצאה צריכה להיות וגם אינם תלויות הם באדם.

השייכים  ציווים  הינם  דאורייתא  מצוות  שכל  מקומות8  בכמה  מבואר  כללי  באופן 
לחפצא, ומצוות דרבנן הם חיובים על הגברא לבד, ובמצוות דאורייתא גופא שהם על 
החפצא ישנם מצוות שהחיוב על עצם הדבר שתהיה מציאותו, כלומר, החפצא דהמצוה 

מוטל על הגברא9, הן בפעולה והן בתוצאה.

לכאורה בפשטות נראה לומר, דמטרת הפסוק )לפי רש"י( ללמד דעל אף שכל ציוויי 

7( ועיין בלקו"ש חח"י חוקת ב' ס"ו.
8( ראה בארוכה לקו"ש חט"ז יתרו ג' ס"ד ואילך.

הם  דצריכים  )החפצא(  הדבר  עצם  על  חיובים  שהם  מצוות  ישנם   – ביאור  ליתר  המערכת:  הערת   )9
להעשות, ואין חיוב על מישהו שיעשה, וישנם מצוות שהם חיוב על עצם הדבר )החפצא(, אבל באדם עצמו, 
היינו, שהחיוב על האדם )הגברא( הינו חיוב גם על עצם הדבר )החפצא(. וראה לקוטי שיחות חלק ל"ח, קרח 

שיחה א'. וכן ראה בדברי משיח תשנ"א ח"ג עמ' 151.



תורת תומכי תמימים 328

התורה הינם על החפצא, כאן הציווי הוא גם על הגברא )ויותר מזה, שהחפצא היא לגבי 
הגברא(.

 אך לא יתכן שזה מה שהפסוק מלמד, כיון דהפסוק אינו אומר בסתמא שציווי זה הינו 
על הגברא, אלא בא ללמדנו דין שיוצא מכך – דהא בציווי הנ"ל דספק הוא לגבי האדם 

יש דין לפועל בספק כזה.

והדין מקרה כזה הוא דלמרות שהאדם מסתפק בציווי דאורייתא, מחמירים דאם לא 
שחט באופן ודאי את כולו הבהמה היא טרפה.

ובפשטות, מטרת ציווי התורה הוא, לומר דבדין זה של השחיטה מחמירים בספק.

ויובן בהקדים, דבשיחה שם10 מביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את הכלל "אי 
דקים  דברים  מדויק  באופן  להעריך  אפשרות  דאין  הוא,  פירושו  אשר  לצמצם",  אפשר 

ביותר.

דברים אלו הינם יסוד דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א דמבאר על פירוש רש"י 
דזהו טומאה רק כלפי האדם ואין האדם יכול לבחון האם נשחט יותר מחציו לכן אם לא 
רואה שנשחט רובו, בבירור יש כאן חזקת איסור וברור דספיקא דאורייתא לחומרא מן 
התורה )ורק כשיש חזקת היתר הדין הוא ספיקא דאורייתא לקולא מן התורה(, ומזה מוכיח 

את שיטת רש"י, שספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה11.

ג
 קושיות ברש"י ע"פ המתבאר בשיחת
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

ולכאורה צ"ע, דמהמתבאר בדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א קשה על פירוש 
רש"י:

א. מניין דמדבר הפסוק על שחיטה?

ב. אף אם ברור דהפסוק מדבר על שחיטה, מניין ההכרח ללמוד ממנו דוקא גבי ספק 
דאורייתא בשחיטה ולא על הצורך הכללי להדר בשחיטה?

מן התורה"  לחומרא  דאורייתא  סובר ש"ספיקא  יוצא דרש"י  בשיחה  הביאור  לפי  ג. 
משום דהתורה מדברת על הבדל דק ואומרת שגם זה יכול לטמא, והרי אי אפשר לראות 
הבדל דק זה ובכל זאת מחמירה התורה, דזה "אי אפשר לצמצם", ואיך רש"י מוציא דין 

זה מהפסוק )כיון דאין ביכולת האדם לראות ההבדל הדק שבשחיטת הקנה(?

ד. לאחר שברור דכוונת התורה לאסור הספיקות והמצבים שבהם "אי אפשר לצמצם", 

10( בסעיף ו'.
11( הראשונים האריכו בביאורו של רש"י והעלו ממנו יסודות בדיני שחיטה. ואכ"מ.



329שער חלקנו בתורתך

מדוע מביא רש"י דוגמא זו דוקא של שחיטה, הרי זהו דין כללי לגבי ספיקות דאורייתא 
)כפי שמוכיח שם הוא עצמו(?

"ספיקא  כולה  התורה  דבכל  רש"י  מדברי  מובן  בשיחה  הביאור  פי  על  ועוד:  זאת 
דאוריתא לחומרא מן התורה"12.

וקשה:

א. כיצד מתחדש כאן בניין אב שלא מופיע באף מקום?

בו אסרה התורה את  זה צריך להילמד ממקום אחר  בניין אב  ב. מניין לרש"י דאין 
הספק )וישנם עוד מקומות(13?

אך, ישנו אופן נוסף ללמוד את פירוש רש"י על פי הביאור בשיחה: רש"י מלמדנו על 
שחיטה שבה ספק אסור מן התורה כבכל התורה כולה.

 וקשה:

שהובאו  המקומות  בשאר  כשמעיינים  הרי  שחיטה,  על  ללמדנו  קרא  צריך  למה  א. 
בשיחה14 מוצאים דרש"י מקשה שם בדיוק שאלה זו?

ב. מניין שזהו אכן מה שמלמדת התורה באומרה "בין הטמא לטהור"?

ג. גם אם אכן ברור שבמילים "בין הטמא לטהור" מלמדת התורה את איסור הספק, 
מניין דאין הכוונה ללמד על ספק אחר )בטומאה וטהרה( שהוא אסור, ומניין ברור דמדובר 

על ספק זה של שחיטה?

ד
הביאור בהנ"ל 

ויש לומר בכל הנ"ל:

יש לומר דרש"י מלמדנו משמעות הפסוק "בין הטמא לטהור" על פי המבואר בפנים.

ורש"י הכא בדבריו אינו בא להחמיר רק בדין פרטי זה, כי השאלות הנ"ל מכריחות 
לומר שמדובר על דין ויסוד כללי.

מצוות  כל  על  אלא,  שבגברא,  מצוות  לגבי  רק  להחמיר  בא  אינו  רש"י  כן:  וכמו 
דאורייתא(  מצווה  היא  )דהרי  החפצא  על  ציווי  גם  היא  הזאת  המצווה  כי  שבחפצא, 

ובמצווה דאורייתא הזאת החפצא שלה מוטלת על האדם )על הגברא(.

12( ובתורה שלימה מביא כמה מדרשי הלכה שמ"להבדיל בין החיה הנאכלת . ." נלמדים גם זהירות בנידה 
ועוד וא"כ גם לפני השיחה של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א למדו מפסוק זה ענינים נוספים.

13( ואולי אפשר לומר שזה מפאת הקושיות של השב שמעתתא על מקורות אלו וצריך לדקדק בזה.
14( בהע' 36.



תורת תומכי תמימים 330

והיוצא מהנ"ל דהפסוק הנ"ל מלמדנו דספיקא דאורייתא לחומרא דזהו ציווי שהאדם 
מסתפק בו והדין הוא להחמיר.

והספק הנ"ל הוא רק לגבי האדם עצמו, כי הקב"ה אומר דצריך לשחוט רוב קנה ולא 
חציו, והאדם אכן שחט שחיטה מדוייקת, אלא שהוא אינו יודע עד היכן שחט, דאין יכול 

הוא לראות בבירור עד היכן שחט, הספק הינו רק לגבי האדם ולא מצד עצמו. 

והמקור בתורה לדעת רש"י שספיקא דאורייתא לחומרא – הוא מפסוק זה עצמו. 

* * *



331שער חלקנו בתורתך

המקורות בשיחה לדעתו של רש"י
 הרה"ח חיים שיחי' טל
ר"מ שיעור א'

א
בירור דעת רש"י בפירושו במשנה

		        בריש כתובות מובאת תקנה דעל בתולה להנשא ביום רביעי, וטעמה   
)שלמחרת( בבוקר  מיד  ילך  הוא  בתולים  טענת  יהיה  לבעל  		     שאם   
לבית דין, ומכיון שהבית דין יושבים רק בימי שני וחמישי תקנו חכמים שבתולה תנשא 

ברביעי בכדי שלמחרת בבוקר יהיה לבעל את האפשרות המיידית ללכת לבית דין.

 על זה כותב רש"י: "ומתוך שיבא לבית דין יתברר הדבר כשיצא הקול שמא יבואו 
עדים".

היינו, שאין ודאות שהיא נבעלה לאדם אחר, אלא רק ספק לכך ובכדי לברר הספק, 
הבעל בא לבית דין, ואז מתברר הדבר.

שבספיקא  כאן  דבריו  לפי  היא  דעתו  האם  מחלוקת  ישנה  כאן  עצמו  רש"י  בדברי 
ובין  מדרבנן.  רק  היא  ההחמרה  וכל  שמקילים  או  התורה,  מן  מחמירים  דאורייתא 
המפרשים את רש"י מצינו את הרשב"א בספר "תורת הבית"15 כותב שלהחמיר בספק הוא 

דין דאורייתא.

וכן מצינו את הרמב"ם16 דסובר17 שזהו דין דרבנן ואומר דזוהי דעת רש"י במשנתנו.

ב
 ביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

על פירוש רש"י עה"ת בקשר לדיני ספיקות
בלקוטי שיחות חלק ז'18 בפירוש רש"י על הפסוק "ולהבדיל בין הטמא לטהור19" מבאר 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, את דעתו של רש"י בנוגע לספיקא דאורייתא לחומרא 

האם הינו מן התורה או מדרבנן.

רש"י אומר על הפסוק שם שהתורה באה ללמד על טומאה וטהרה בבהמות טהורות 
גופא, כאשר הטהרה בהם נמדדת בדברים דקים ביותר, של נשחט חציו של קנה או רובו, 

15( שער ד, יא.
16( וכן סובר הראב"ד )כלאים י, כז(.

17( שו"ת הרמב"ם סי' ש"י.
18( שמיני, שיחה ב.

19( שמיני יא, מז.

במתניתין



תורת תומכי תמימים 332

היינו, שאפילו אם נשחט חציו של קנה ולא רובו הבהמה נבלה.

"אי  כי  רובו  או  חציו  נשחט  האם  בוודאות  לדעת  דאין  בשיחה,  מקשה  זה  על  אך, 
אפשר לצמצם" )זהו דין שאי אפשר לדעת בוודאות דברים דקים ביותר(, ואם כן זהו אי 
ודאות וספק בלבד, כי האדם לא רואה בבירור שנשחט רובו, ולכן לפי הדעות שספיקא 
דאורייתא לחומרא מן התורה, מובן למה התורה כאן החמירה גם בדברים דקים ביותר, 
)כגון שחיטה( מחמירים, וכך באמת הדין כאן,  כדי לומר שבספקות במצוות דאורייתא 
לא  בזה(  מחמירים  )ורבנן  התורה  מן  לקולא  דאורייתא  לדעות שסוברות שספיקא  אבל 
מובן למה התורה כאן אומרת שהבהמה טמאה, והרי זהו רק ספק בדיני שחיטה ולא מובן 

מדוע התורה אוסרת?

ובלשונו בשיחה: "..ומתעוררת השאלה מדוע קובעת התורה להבדיל בין הטמא שאם 
נשחט חציו של קנה הבהמה טמאה והרי ייתכן שהיתה זו שחיטה כשרה מעט יותר מחציו 

וכיון שאז זהו רוב סימן צריכה הבהמה להיות טהורה.

שאלה זו מתעוררת רק לפי הדעות הסוברות שהדין ספיקא דאורייתא לחומרא הוא 
דאורייתא  שספיקא  וקבעו  התמירו  רבנן  אך  מותר  הספק  שמדאורייתא  בלבד  מדרבנן 
ייפסק לחומרא ואז אפשר לשאול כיצד קובעת התורה שנשחט חציו טמא כאשר התורה 
מתירה זאת מפני הספק הנוצר במקרה כזה שהרי אין אפשרות לוודא במדידה אנושית אם 

אכן נשחט בדיוק חציו או בשערה אחת יותר.

אין  התורה  מן  הוא  לחומרא  דאורייתא  הסוברות שספיקא  הדעות  לפי  זאת  לעומת 
להקשות קושי זה". ואז, מניח כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את הנידון כאן, ובוחן 
מהי דעתו של רש"י בספיקא דאורייתא, ומביא מקרה ממנו מוכח שרש"י סובר ש"ספיקא 
דאורייתא לחומרא מן התורה" הוא רק היכן שמדובר בעוון מיתה, ובכל מקרה אחר סובר 

רש"י ש"ספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה".

וזה מה שממשיך אחר כך: "מדברי רש"י אלו ניתן לכאורה להסיק שהוא סוברת דוקא 
כאשר מדובר בעוון מיתה נפסק ספיקא דאורייתא מן התורה לחומרא אך כאשר אין עוון 

מיתה ספיקא דאורייתא לקולא מן התורה".

]ואחר כך מוכיח בשיחה שרש"י סובר שספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה[

ולפי ההוה אמינא בשיחה קשה על רש"י: בשלב זה בשיחה, המסקנא היא שרש"י סובר 
שספק דאורייתא לחומרא הוא מדרבנן, ולפי זה, הקושיא שם בשיחה היא גם על שיטתו 
של רש"י עצמו, שהרי מכיון שרש"י סובר שספיקא דאורייתא לקולא מן התורה, מדוע כאן 
התורה מחמירה, והרי "אי אפשר לצמצם" ולשים לב להבדלים הדקים וזהו ספק וצריך 

להיות דין התורה להקל, ומדוע כאן התורה מחמירה )לפי רש"י(?

שספיקא  סובר  שרש"י  הרמב"ם,  כדעת  רש"י  את  ומניח  מעמיד  יהודה"20  ה"שערי 

20( ספר שיעורי ר' יהודה עבער, סימן ב' בכתובות.



333שער חלקנו בתורתך

דכל  ז"ל  להרמב"ם  ליה  דסבירא  מה  עד"ז  "וכן  וזלה"ק:  התורה.  מן  לקולא  דאורייתא 
ספיקא דאורייתא לקולא מן התורה בע"כ דהוא גם כן באופן כזה דהתורה לא דברה אלא 
בוודאין ולא בספיקן, ואף אם באמת שהיה באופן האסור מכל מקום כיון דאצלינו הוא 

ספק הוא היתר גמור..".

והוא כהרמב"ם שספיקא דאורייתא לקולא מן התורה ורק רבנן החמירו בזה.

ואם כן מדוע לא הביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את ביאור דבריו של רש"י 
כאן, שמדבר על מקרה שספיקא דאורייתא לקולא מן התורה, או לפחות היה מזכיר שאכן 

אפשר להעמיד את רש"י כהרמב"ם.

בשיחה שם ממשיך, דרש"י סובר21 ש"ספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה". וזלה"ק: 
"אך במקומות רבים אנו מוצאים שרש"י אומר במפורש שספיקא דאוריתא נקבע לחומרא 
מן התורה", ומוסיף שם שהמצב היחיד שספיקא דאורייתא מן התורה יהיה לקולא זהו רק 

כשיש חזקת היתר על אחד מצדדי הספק.

)בכתובות ב:( שסובר כהרשב"א שספיקא דאורייתא  היו שהוכיחו מדבריו של רש"י 
לחומרא ואפשר לברר, ועל כן ספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה.

והנה צריך להבין דאם אכן מרש"י כאן )כתובות ב:(  מוכח דסובר דספיקא דאורייתא 
לחומרא מהתורה, למה לא מביא זה כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א כאן.

כאן  רש"י  של  דבריו  את  להביא  צריך  היה  במסקנא  וגם  אמינא  בהוה  גם  כלומר, 
בכתובות והמפרש שמכריח את סברת רש"י.

ג
ביאור בדברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

השב  הביאם  כאן  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  שהביא  המקורות  כל  והנה, 
שמעתתא )א, פ"ה( וכתב שם פירכא לזה, שאין זה דעת רש"י עצמו, )אלא באר שספיקא 

דאורייתא לחומרא מן התורה זוהי רק דעת יחיד של אחד האמוראים(.

ומכך שלא הביא את פירכתו של השב שמעתתא נראה שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
שליט"א לא סובר כדבריו ולא חש להביא דבריו מכמה טעמים:

כדי להכריח שדעתו של אותו אמורא היא דעת יחיד צריך הוכחה מספיק טובה  א. 
ווהשב שבעתתא לא מביא הוכחה.

ב. רש"י לא אומר בפירושו שזה אך ורק לדעת אותו אמורא.

21( ולדעתו של רש"י הביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מקורות בהערה: "יבמות פח, ב. ד"ה היכי 
דמי. קידושין עג, א. ד"ה ואב"א. חולין כב, סע"א ד"ה איצטריך קרא למעוטי. וראה מלא הרועים מע' ספיקא 

דאורייתא שר"ח שם".



תורת תומכי תמימים 334

ג. כי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א הניח בפשיטות דרש"י כאן בכתובות ובכלל, 
בפשטות לא סבר כהרמב"ם שספיקא דאורייתא לחומרא מדרבנן, כי את זה אומר השב 

שמעתתא והוא לא מזכיר אותו כלל.

אמנם לפי כל זה יש לעיין למה לא הביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א דברי רש"י 
בכתובות בעצמם.

אלא שיש לומר שמכיון שמוכרח לומר שיש שני דרכים בהבנת דברי רש"י כאן, וזה 
להביא  אין  לכן  מסויים,  לצד  מוכח  ואין  רש"י,  דברי  על  ראשונה  בהשקפה  כבר  נראה 

מרש"י כאן ראיה כלל. 

אלא שלפועל רש"י כהרשב"א22 שספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה, ויש להוכיח 
זה גם לגבי פרש"י כאן לאחר העיון בדבריו ובדברי הר"ן23 והפני יהושע24 שכתבו בדבריו.

* * *

22( בספרו "תורת הבית" בית ד', שער א', דף י"א. 
23( ר"ן קידושין דף טו: ברי"ף.

24( שו"ת פני יהושע, שאלה י"א.



335שער חלקנו בתורתך

 "אי אפשר לצמצם" ו"ספיקא
דאורייתא” לדעת רש"י

 הת' איתן ישראל שיחי' רומנו
תלמיד בישיבה

א
ביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ברש"י בדיני ספק

 	       על הפס' "ולהבדיל בין הטמא לטהור25" מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 
	        שליט"א26 שרש"י אומר על הפסוק "בין הטמא ובין הטהור", "צריך לומר 
בין חמור לפרה, והלא כבר מפורשים הם, אלא בין טמאה לך לטהורה לך, בין נשחט חציו 
של קנה לנשחט רובו", היינו, שהתורה באה ללמד על טומאה וטהרה בבהמות טהורות 
גופא, כאשר הטהרה בהם נמדדת בדברים דקים ביותר, של נשחט חציו של קנה או רובו, 

היינו, שאפילו אם נשחט חציו של קנה ולא רובו הבהמה נבלה.

ומקשה בשיחה, דאין לדעת בוודאות האם נשחט חציו או רובו כי "אי אפשר לצמצם", 
ואם כן זהו אי ודאות וספק בלבד, שהרי האדם לא רואה בבירור שנשחט רובו, ולכן לפי 
הדעות שספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה, מובן למה התורה כאן החמירה גם בין 
דברים דקים ביותר, וזאת כדי לומר שבספקות במצוות דאורייתא )כגון שחיטה( מחמירים, 
וכך באמת הדין כאן, אבל לדעות שסוברות שספיקא דאורייתא לקולא מן התורה )ורבנן 
מחמירים בזה( לא מובן למה התורה כאן אומרת שהבהמה טמאה, והרי זהו רק ספק בדיני 

שחיטה ולא מובן מדוע התורה אוסרת?

ובהמשך לזה מברר שם מהי דעתו של רש"י בכלל בספיקא דאורייתא, ומביא מקרה 
ממנו מוכח שרש"י סובר ש"ספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה" הוא רק היכן שמדובר 

בעוון מיתה, אולם באופן אחר סובר רש"י ש"ספיקא דאורייתא לקולא מן התורה".

וממשיך, שרש"י סובר27 ש"ספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה".

וזהו לשונו הק' בהוה אמינא שרש"י סובר ש"ספיקא דאורייתא לקולא מן התורה":

ניתן היה לכאורה להוכיח מפירושו על  "לגבי שיטת רש"י בענין ספיקא דאורייתא 
הגמרא בפסחים28 שהוא סובר שספיקא דאורייתא נפסק מן התורה לקולא. אך במקומות 

25( שמיני יא, מז.
26( לקו"ש חלק ז' )שמיני, ב(.

27( ולדעתו של רש"י הביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מקורות בהערה: "יבמות פח, ב. ד"ה היכי 
דמי. קידושין עג, א. ד"ה ואב"א. חולין כב, סע"א ד"ה איצטריך קרא למעוטי. וראה מלא הרועים מע' ספיקא 

דאורייתא שר"ח שם".
28( מד ע"א.

ברש"י



תורת תומכי תמימים 336

רבים אנו מוצאים שרש"י אומר במפורש שספיקא דאוריתא נקבע לחומרא מן התורה".

עכלה"ק של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א.

ב
שאלה על פי דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

והנה בהערה 36 מביא מקורות לדעת רש"י: "יבמות פח, ב. ד"ה היכי דמי. קידושין 
עג, א. ד"ה ואב"א. חולין כב, סע"א. ד"ה איצטריך קרא למעוטי. וראה מלא הרועים מע' 

ספיקא דאורייתא פר"ח שם".

ולאחר העיון בהאמור עולה שהמקורות שכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מביא 
להוכחת דעת רש"י ש"ספיקא דאורייתא לחומרא" זהו גופא מדאורייתא, מביא בהם רש"י 
דין של ספק ואומר לגביו, שעליו אין צורך כלל ב'קרא', לא צריך שיהיה פסוק שיאסור 

אותו, כיון שספק איסור - אסור מן התורה, ואין צורך שהתורה תאסור אותו.

ולכאורה צריך לעיין בדבר, דהרי המדובר כאן הוא אודות דין של ספק )כיון ש"אי 
אפשר לצמצם"( ועל דין זה רואים שיש צורך בפסוק שיאסור את הספק. 

ועל אף שהפסוק כולל דינים נוספים, בכל זאת מאי שנא מפסוקים אחרים במקורות 
שמביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א לדין זה שספיקא דאורייתא לחומרא מהתורה 

שבהם אומר רש"י "אין צריך קרא"? 

והשאלה הנ"ל היא בפרט )כאן( שאין על הבהמה חזקת איסור.

ואשמח לשמוע דעת המעיינים בזה.

* * *



337שער חלקנו בתורתך

 בעניין תקנת המשנה, והאם ניתן לומר
אי אפשי בתקנת חכמים לגבי בתי דינים

 הת' יוסף יצחק שיחי' שארף
תלמיד בישיבה

א
דברי הגמרא ותוספות על תקנת חכמים

		      בריש כתובות עוסקת בתקנת חכמים שבתולה צריכה להנשא ברביעי,   
	 	    וטעמה שאם יהיה לבעל טענת בתולים, הוא יבוא מיד בבוקר לבית 

דין, ובית דין יושבים רק בימי שני וחמישי.

יכולה הבתולה להנשא גם ביום ראשון, בכדי שביום שני  זה  ולכאורה, משום טעם 
יוכל הבעל לבוא לבית דין. אלא, דלחכמים ישנה עוד תקנה - ששקדו הם על תקנת בנות 
תהיה  בכדי שהסעודה  הנישואין  קודם  ימים  ג'  הסעודה  בהכנת  יעסוק  ישראל שהבעל 

מוכנה ויהיה פנוי הוא לשמח אותה.

בתי  ישיבת  ימי  משום  ברביעי"  "להנשא  חכמים  תקנת  דלפי  מפרשים  שם  תוספות 
הדינין, ניתן היה להנשא אף ביום ראשון, ותקנו ביום רביעי בגלל ברכה בפריה ורביה 

השרויה ביום זה, דאז נבראו הדגים שהתברכו בכך.

ומוסיפים תוספות, דאף סיבת תקנת חכמים )"שקדו חכמים.."( להתכונן ג' ימים לסעודה 
ואז תנשא היא ביום רביעי, גם הוא משום הברכה השרויה ביום זה.

ר"י מדגיש שם, דסיבת קביעת הנישואין ליום רביעי בגלל הברכה, אין זה בתור תקנה 
שהיא חובה, אלא "עצה טובה" בלבד, ומשום כך מי שלא עושה זאת אינו נקרא עבריין. 
אך כיון דחכמים תיקנו שהבתולה צריכה להנשא ביום רביעי מפני סיבה אחרת, כל מי 

שעובר על דבריהם נקרא "עבריין".

ומוכיח ר"י דמי שלא מתחתן ביום רביעי אפילו ששרויה בו ברכה )לא שרצונו לעבור 
על גזירת חכמים( לא נקרא עבריין. דהגמ' בתחילה אמרה דטעם קביעת הנישואין דוקא 
ביום רביעי הוא בכדי שלמחרת בבוקר יוכל לבוא מיד לבית דין, כי אם יתעכב עם הדין 
תתקרר דעתו, ומצינן דלאחר מכן דחתה זאת הגמ' ואמרה דאין חיישינן שתתקרר דעתו, 

וסיבת קביעת הנישואין ביום רביעי זהו בגלל הברכה שבאותו יום.

וההבדל בין הסיבות הוא דאם התקנה תנשא ברביעי היא משום שמא תתקרר דעתו, 
אזי העובר על תקנה זו מקרי "עבריין", אך אם הסיבה לתקנה זו היא הברכה, אזי העובר 

על כך אינו נקרא "עבריין".

ובלשון התוס': "ותנשא באחד בשבת. לא בעי לשנויי דנשאת ברביעי כדי שתבעל 
בחמישי משום ברכה שנאמרה בו לדגים כדאמרינן לקמן )כתובות דף ה.( ועוד למה לי 

במתניתין



תורת תומכי תמימים 338

טעם דשקדו תיפוק ליה משום ברכה. ואומר ר"י, דטעם דברכה אינה אלא עצה טובה ולא 
מקרי עבריינא אבל משום שקדו מקרי עבריינא וכן משמע לקמן דאמר טעמא משום ברכה 
אבל משום איקרורי דעתא לא חיישינן ומאי נפקא מינה אלא ודאי דמשום ברכה לא מקרי 

עבריינא".
ב

דברי המהרש"א והפני יהושע בעניין הנ"ל
וכן כתב ע"ז המהרש"א וז"ל: "והאי טעמא דברכה ודאי איצטריך נמי משום שתבעל 
בה' אבל טעמא דשקדו לא איצטריך כלל דבהני ב' טעמי דהיינו טענת בתולים וברכה 
דדגים סגי ותירצו דמשום ברכה לא הוה אלא עצה טובה ולא מקרי עבריינא ואם היה 
מגיע זמנה ביום א' היה מעלה לה מזונות אי לאו משום שקדו דמקרי עבריינא והשתא 
ו' הוי עבריינא משום טענת  עבריינא הוי ביום א' משום טעמא דשקדו וביום ה' וביום 
בתולים, ומיהו לא הוי איצטריך למימר דשקדו שיהא טורח בסעודה אלא יום אחד ולכך 
א"א שתנשא ביום א' אבל ביום ב' וביום ג' הוי סגי נמי בטעמא דטענת בתולים ואפשר 
לומר )א( דקושטא קאמר דבעי ג' ימים טורח סעודה ונפקא מינא אם הגיע זמנה ביום ב' 
וביום ג' אינו מעלה לה מזונות כיון דעיכובא הוי נמי משום שמחת סעודה של חתונה 
דידה אבל משום טענת בתולים ה"ל כאילו הוא המעכב דלאו תיקון דידה הוא אבל א"כ 
הוא אם הגיע זמנה ביום ה' וביום ו' יעלה לה מזונות כיון דלית ביה טעמא דשקדו אלא 

טענת בתולים דאינו תיקון שלה ודו"ק":

והנה יש נפקא מינא לכך שהתקנה היא עבורו, בכך דמי שעשו עבורו תקנה יכול הוא 
'אי אפשי בתקנת חכמים' ויש לעיין לשאר הדעות אם יכול לומר כן בתקנת זמן  לומר 

הנישואין. 

ג'  וכתב הפנ"י: "בגמרא שקדו חכמים על תקנת בנות ישראל שיהא טורח בסעודה 
ימים. וכתב המהרש"א דנקט ג' ימים משום דנפקא מיניה לענין מזונות דמטעמא דטענת 
בתולים היה צריך להעלות מזונות כיון שאין העיכוב לתועלתה משא"כ טעמא דשקדו 

הוא לתועלתה וכו' ע"ש. 

ואיכא למידק לפ"ז א"כ האיך יליף מהכא לחלה הוא הא אין העיכוב לתועלתה ולא 
מחמתה אלא דאיכא למימר דחלה הוא נמי העיכוב לתועלתה כדי שישמח עמה משא"כ 
טענת בתולים כיון שהיא יודעת שתמצא בתולה אין לה שום תועלת בזה אלא דמסתימת 
לשון כל הפוסקים משמע דמחמת טענת בתולים נמי אין מעלה לה מזונות אם הגיע הזמן 

בחמישי בשבת כגון במקום שאין ב"ד יושבין אלא בב' וה' ודלא כמהרש"א.

וכן נראה מל' רש"י שכתב בד"ה לפיכך רב יוסף מסיים לה משמיה דנפשיה ואי כשיטת 
מהרש"א דטעמא דמזונות מוכח מברייתא דקתני שקדו ג' ימים א"כ שפיר מצינן לפרש 
דלפיכך שמואל גופא דייק לה מברייתא מדנקיט שקדו ג' ימים ולא נקיט ב' ימים ע"כ 
מוכח דמפסדת מזונות אע"כ דמברייתא לא מוכח כלל שאין מעלה לה מזונות אלא שמואל 
גופא מסברא דנפשיה קאמר וא"כ לא שייך ל' לפיכך אלא כפירוש רש"י דר' יוסף מסיק 



339שער חלקנו בתורתך

לה ודייק מדשמואל. 

ובעיקר דקדוקו של מהרש"א דנקיט ג' ימים היינו משום דקושטא דמילתא הכי הוא 
ואשמעינן אורחא דמילתא שיטרח ג' ימים ונפקא מיניה נמי למקום שב"ד יושבין בכל יום 

כנ"ל ודו"ק":

ג
סיכום הדעות בתקנת המשנה

ובהסבר  )שיטות בתקנת המשנה  ישנם כמה דעות  ובעניין התקנה שנכתבה במשנה, 
הקושיא 'מפני מה אמרו'(

א. פשט המשנה, התקנה היא משום בתי דינים.

ב. פני יהושע בשיטת רש"י, עיקר התקנה שישא בחמישי ואת בתולה העבירו לרביעי.

ולא בראשון  ולזה מדייקת המשנה - ברביעי  'שקדו'  ג. רמב"ן, עיקר התקנה משום 
)ומוכח זה מהא דהגמ' אמרה על תקנה זו 'כדשנינן'(.

ד. מהרש"א בשיטת תוס', תקנת המשנה היא על בתי דינים ועיקר התקנה היא משום 
שקדו )דהרי אם לא תהיה תקנה לטובת האישה, לא יפטר הוא משום כך מלהעלות לה 

מזונות(.

הוא בעקבות  במזונות  כן'(, החיוב של הבעל  אינו  גיטין  'לעניין  )על  ע"ב  ה. מאירי 
)כגון   חייב  לא  להתחייב,  לא  בדעתו  דהיה  אומדנא  איכא  ואי  באירוסין,  התחייבותו 

בעקבות אונס(. ולפי"ז הספק הוא האם יש אומדנא שעבור תקנה זו לא חייב עצמו.

ו.  הרא''ש בדעת ר' יוסף, התקנה היא שאם ירצה לכנוס בראשון ולהתעכב עם הבעילה 
עד ליל חמישי לא נסמוך עליו )ואם כן התקנה אינה בשבילו, ואפשר לכאורה להסביר 

גם באופן אחר(.

ובדעות אלו יהיה תלוי האם יוכל הוא לומר 'אי אפשי בתקנת חכמים', דאם התקנה 
היא בשבילו יוכל לומר אי אפשי, אך אם התקנה היא בשבילה לא יוכל לומר.



שער
שביתה

מבוא
הוא ופירושו  שונים,  נושאים  לגבי  מקומות  במספר  נזכר  "שביתה"        
         אי עשיה, אך לגבי אי העשיה אין ברור האם בכל פעולה שלא עושים
נוצר המושג שביתה, או שגם פעולות מסוגים מיוחדים, כגון עשיה ללא מחשבה, עשייתם 

אינה נחשבת מעשה, וגם ב"עשייתם" נחשב שהאדם שובת ממלאכה.

כן הוא גם לגבי "להשבית", היינו, להשבית אדם ממלאכתו או להשבית בעלי חיים, 
האם הוא אי עשיה מוחלטת, או ביטול מוחלט של הדבר, אך הגדרתו המדוייקת תלויה 

היא במחלוקת.

הגדרת מושג אינו דבר פשוט כלל וכלל, על פי הגדרתו של המושג יקבעו דינים רבים 
הנקבעים על פיו, וההשלכות הם על דינים רבים בהלכה היום יומית של היהודי.

אחת מן מחלוקות אלו היא לגבי המושג "שביתה", אשר מפרשים רבים נחלקו בה, 
ויסודה עוד במשנה, אשר רבי יהודה ורבי שמעון חולקים מחלוקת קשה וסבוכה לגבי 

הגדרתו, ועל פי שיטתם הנחרצת קובעים את מסקנותיהם בדין לכל המסתעף מכך.

השפעתו של המושג ובפרט מושג הכרחי כזה נוגעת ומשליכה על התממשות נבואת 
הגאולה עליה כתוב "והשבתי חיה רעה מן הארץ", וקיום בעלי החיים בפועל לעתיד לבוא.

המושג



341שער חלקנו בתורתך

היא  כן  כל הגדרה אשר כשמה  ועל  "שביתה",  ישנם להגדיר מהו  רבות  אפשרויות 
אפשר לבנות תילי תילים של הלכות, שישתנו מן הקצה אל הקצה על פי הגדרת המושג, 

החל מאיסור מלאכה פשוטה בשבת, עד לקיומם של בעלי החיים לעתיד לבוא.

מהמושג "שביתה" בשבת מסתעפים מספר דינים עליהם חיובים שונים והגדרות שונות 
לגבי עשיית מלאכה בשבת.

אך למרות ש"אלו ואלו דברי אלוקים חיים", למעשה בפשטות ניתן שיהיה רק כאחת 
– כ"ק  מהדעות, אך ישנו אחד ויחיד שביכלתו לחבר את שני הדעות יחדיו, הלא הוא 

אדמו"ר מלך המשיח שליט"א.

נבואות נאמרו, מדרשים, הגדות והלכות נכתבו בנושא הגאולה האמיתית והשלימה, 
אך רבו הדעות ויחד איתם הספיקות, מה באמת יקרה באותו הזמן, כל זאת מבאר כ"ק 
אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בתורתו הסדורה. סוגיות אלו בש"ס בגדרים ומהותם של 
איסורים נוגעות הם ומשליכות לגאולה האמיתית והשלימה, וכפי שכותב כ"ק אדמו"ר 
מלך המשיח שליט"א "כל הספרים מלאים בדבר זה" - בתורת הגאולה ומלך המשיח, שעל 

ידי הלימוד בהם מזרזים את ביאתו של המלך המשיח שיחי' לעולם ועד.

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד

* * *



תורת תומכי תמימים 342

     
   
   
   

  


    
   

     
    

     


    
     

     
     

     
      
    
      

 

  

    
    

  
   

   
  

  

   
   

    
      



     
 
     

     
     

  

  
     

      
       

        
      

     
      
         

    
     

       
     

      
       

     
       

  
    

     
     

       


 שיחת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
שיחה לפרשת בחוקותי ח"ז )שיחה א'(

סיכום:
על הפסוק

״והשבתי 
חיה

רעה" יש 
מחלוקת

האם הכוונה 
היא כפשוטה 
או רק
שלא יזיקו.

ומביא ראיה
לדעת ר"ש:
שבגאולה

יהיו חיות, 
כמ"ש בפסוק 
"מזמור

שיר ליום 
השבת"

ובנבואת 
ישעיה.

ולא מובן:

א( קשה על
ר"ש, מהי 
הראיה

מהפסוק 
"מזמור

שיר ליום 
השבת",
הרי גם
שם נאמר

הלשון 
"שביתה"?

ב( וכן קשה 
על ר"י, 
שכתוב

שבגאולה יהיו
חיות?



343שער חלקנו בתורתך

       
      

      
     

  
     

  
   

     
       

        
       

 

  
  


    

   
   

    
    

      
    

     
      



  

     
     
     
     

  
     

      
    
  

     
      

    
    

     
  

   
    
    
    

   
  

     
   



   
     

     
    

    
  

       
      

      
        

   
        

       
     

     


הרוגוצ'ובי
מבאר שר"י 
כאן הולך
לפי טעמו

בדין ביעור 
חמץ.
כלומר:

לגבי אופן
הביעור 
חמץ, יש 
מחלוקת בין 
ר"י לחכמים: 
האם צריך 
לשרוף או
לפורר לרוח
או לים.

יסוד
מחלוקתם:
בהשלכה לים
מתבטל צורת
החמץ ולא
מציאותו. ולכן
לפי ר"י צריך
לבטל את
מציאותו של

החמץ, ולכן 
צריך לשרוף 
אותו, כי

רק זה מבטל 
את מציאותו.

וכן בנוגע
ל"והשבתי 

חיה",
המחלוקת
היא האם 

תתבטל
צורתה או
מציאותה.

ולפי חכמים
ור"ש )מספיק 

גם( ביטול 
הצורה

והאיכות.



תורת תומכי תמימים 344

     
      

      
       

     
    

      
       

     
     

      
  

       

     
   

     
     
     

   
     

   
     

     
     



    
    

   
    

   
     

  

  
  

  
  

     
    

     
 

   
    

     
    

     
    

     
    

     
     

 

   
    
     
      
       

    
      
     

  

      
      

 
      
    
     

וביטול הטבע 
של החיות 
לטרוף, זה
ביטול צורתם

]אפילו אם 
זה היה בהם 
מתחילת
הבריאה[.

ולפי זה מובן
סברותיהם 
של

ר"ש ור"י 
לגבי

"והשבתי 

הלשון 
שביתה

נמצאת גם
באיסורי 

שבת, וגם שם 
יש שני

א. אדם 
שעשה

צריכה לגופא 
)- מלאכה 

שאינה 
שעשה 
מלאכה

בשביל דבר 
אחר( ר"י 

ב. אדם 
שעשה

דבר שאינו 
מתכוין 
שעשה 
מלאכה

- )שכלל לא 
התכוון ר"י 
לעשותה( -

סובר שאסור 
ור"ש אומר 

שמותר.



345שער חלקנו בתורתך

  
 

     
     

     
    

    
     
   



   
  

    
     
    
    
     

   
     
    

    

        
   

      
      

      

      
      

     
       

      
    

       
        

   
    

     


      
       

       
     

        
     

       
     

      
     

      
        

     
       

         
      

        
     

     
       

      
        

    
     


      

      
    

      
       

       
      

        
      

      
     

      

ביאור 
מחלוקתם:

התורה 
אסרה

לעשות 
בשבת

"מלאכת 
מחשבת",

וכאשר 
חסרה

המחשבה 
במעשה,

התבטלה 
צורת
המלאכה.

וישנו ציווי 
בנוגע
לשבת "וביום

השביעי 
תשבות",

והמחלוקת 
ביניהם היא, 
האם עשיית

המלאכה 
כשהיא
לא בצורתה
הרגילה נקרא
שביתה, או

ששביתה 
זה אי

עשיית 
המלאכה  
בעצמה.



תורת תומכי תמימים 346

     
      

    
 

     
       

     
      
    

       
       

    
     

   
      



    
 

    
  

  
  

   
     

    
    

    
 

      
   

    
      
    

     
     

      
     

     
       
   

   
   

  
  

    
   

    
 

    
    

    
     
      
     

    
     

  

    
    

    
     
      
    

   
     

      
    

ולדעת ר"י
"שביתה" 
פירושו זה 
ביטול עצם
המציאות לכן

סובר 
שלעתיד
לבוא החיות

הרעות יעלמו 
מן העולם.

ומה שכתוב 
"וגר זאב" זה 
מדבר על
תחילת הזמן,

ואח"כ הם 
יתבטלו
מן העולם.

לפי הביאור 
הנ"ל יובן 

הראיה 
לדעתו

של ר"ש:

במסכת 
תמיד
כתוב 

שהלווים
בבית 

המקדש 
היו אומרים 
בשבת את

המזמור 
"מזמור

ובברייתא 
כתוב

שיש מחלוקת 
בין ר"י לר"נ, 

שר"י סובר 
ש"מזמור
שיר ליום 

השבת" זה
על העתיד,
ור"נ סובר 

שזה על
העבר.



347שער חלקנו בתורתך

    
     

      
       

   
        

 

     
    

   
     

   
   

   
    
      

    
    
     
     
      
    
     
     

   
   

   
    

     
    

  
   

     
   

    
     

     
     

     
     

     
 

     
   

     
    

    
  

    
     
      
     

    


    
  

     
      
   

    
    

   
     
      
     

     
 

הגמ' שם 
מסבירה
שמחלוקתם
מבוססת על

מחלוקתם 
של

רב קטינא 
ואביי. 

שר"י סובר
שהמזמור 
הוא על

"יום שכולו 
שבת"

מכיוון 
שהעולם
"חד חרוב".

ולר"נ אי 
אפשר
לומר שזה על

העתיד כי 
העולם "תרי 
חרוב" ולא

ולא מובן:
הרי ר"נ

בעצמו אומר
שהוא חולק 

על
ר"י בגלל 

סיבה

ויותר מזה: 
מדברי

ר"נ מובן 
שדעתו היא
לא קשורה
כלל ל"חד 
חרוב" או 

"תרי".

ומדוע הגמ'
מכריחה בזה 

את דברי 

ומוכח:
שהגמ' רק

מבארת את
מחלוקתם 

של ר"י
שלרב נחמן

ור"נ - קיימת 
הקושיא

"מה ראו 
חכמים",

בגלל שסובר
ש"תרי 

ויובן בהקדים: 
כל אלף שנה 

בעולם הם 
שונים.



תורת תומכי תמימים 348

        
   

   
      

    
    

     
    
     

    

     
    

    
   
    

     
     
    

     
     

    
 

    
    

     
    

      
     
     

    
   

   
  

  
     

       
       

 
       

       
   

      
  
     

    
     

       
     

    
      

    
     

     
     

    
    

   
   

   
     

  

   
  
     

   
  

     
      
     
     

וגם ב"תרי 
חרוב" לא 
דומה האלף

השביעי 
לשמיני.

ועפ"ז: רב 
קטינא ואביי 
חולקים לפי

הדעות של 
ר"י ור"י 
)בשביתה(:

לר"ש יש 
"חד

חרוב" שבו 
החיות לא 
יזיקו.

ולר"י יהיה 
"תרי חרוב" 

)תקופות(,
שבראשונה 

יהיה "וגר 
זאב" 

ובשניה יהיה 
"מעבירם מן

והשאלה 
"מה ראו 
חכמים" 

קיימת רק
לפי הדעה 

ש"תרי
חרוב".

בששת ימי
בראשית,
וגם החיות
בשבת -

לא הזיקו. 



349שער חלקנו בתורתך

    
  

      
     

 

   
     

    
     

   
   

 

    
  

    
   

  
    

   
     
     

   
     

     
      

   
     
     
       

      
      


    

       
      

    
     

    
   

    
   
  

  

        
     

    
       

       
       

       
      
    

       
       

       
      

      
    

    
  

       
    

     
      

      
       

       
      

       
     

      

      
        
        



משא"כ 
לאביי

ש"תרי 
חרוב"

נשאלת 
השאלה

"מה ראו 
חכמים",

"שלא יזיקו" 
- ענין שהיה 
בעבר,
"מעבירם מן
ענין העולם"
- חדש.

ועפ"ז מובנים
דברי הגמ':

לרב קטינא 
ש"חד 
חרוב", הוא 
"משביתן 
שלא יזיקו", 
אי אפשר 
לשאול "מה 



תורת תומכי תמימים 350

  
 

     
   

    
   

   
    

    
    

    
     

   
   

    


      
       

   
     

       
    

      

       
        
      

      
    

      
       
        

    
    

     
  

  
   

    
     

    
     

    
     
    

   
  

      
   

   
   

    
    

       
       

     
       

      


       
      

      
        


     

      
     

     
      

     
       

 

לפי זה מובנת
הוכחת 
התורת
כהנים לר"ש:

ב"מזמור שיר
ליום.." מוכח 
שחד חרוב", 
ומוכח
מהפסוק

ש"משביתן 
שלא יזיקו".

ויש קשר בין
ימי הפסוק 

לזמן -
הספירה. 

ויובן ע"פ 
הידוע:
בפסח

החמץ אסור
ובשבועות 

מוכרח.



351שער חלקנו בתורתך

   
   

          
       

      
        



   
 

   
    
     

   
   

  
    
     
     
       
     

      
 

    
   

    
  

    
   



    
     

    
    

      
  

   
   

   
    

     
     

   
 

    


  


    
   

   
   

   
    
     
    

    
 

     
     

   
    
    

 
    

חמץ זה
התנשאות,

לכן בפסח 
יש עניין 
ה"בריחה".

בשבועות 
מעלים

החמץ 
לקדושה.

להלכה נפסק
ש"חד 

חרוב", ולכן 
"לא יזיקו".

ובעבודת 
האדם:

לברר את 
העולם )ולא 
לברוח(, כי

בזה תלוי 
הגילויים

של לע"ל.

וכשאפשר
להעלות 
חמץ,

מוכרחים 
לעשות
זאת.

וזה קשור 
לר"ש שסובר 
שלא יזיקו,
כי הם יעלו
לקדושה, וזה

תכלית 
הביטול. 



תורת תומכי תמימים 352

     
     

   

     
     

    

     
        

 
     

        
       

      
       

       
      

     
      

    
       
      

      
       

       
        

    

ועי"ז נזכה 
לקיום 

היעודים הנ"ל 
בפועל.

 יחי אדוננו
מורנו ורבינו 

מלך המשיח 
לעולם ועד!



353שער חלקנו בתורתך

מלאכה במעשה ומחשבה1
 הרה"ח חיים שיחי' טל 
ר"מ שיעור א'

א
דיון הגמרא בגדר בעילה בשבת

כתובות2 דנה הגמ' על גדר הבעילה, והאם מותרת היא בשבת. צדדי  		  
הדיון הם האם הבועל צריך את הפתח והדם בא בדרך אגב, או צריך  		

הוא את הדם והפתח בא ממילא.

ובלשון הגמרא: "ואם תימצי לומר לדם הוא צריך ופתח ממילא קאתי הלכה כרבי 
שמעון, דאמר דבר שאין מתכוין מותר, או הלכה כרבי יהודה דאמר דבר שאין מתכוין 

אסור",

וגם אי נימא דצריך לפתח הוא וזה דבר שאינו מתכוין, השאלה היא כמו מי ההלכה 
"ואם תימצי לומר הלכה כר' יהודה - מקלקל הוא אצל הפתח, או מתקן הוא אצל הפתח".

ויש לעיין בדעת ר' יהודה מה נשתנה בזה שמקלקל.

ולהבין זה יוקדם ויבואר כדלקמן.

ב
 ביאור כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

במחלוקת ר"ש ור"י במושג 'שביתה'
דהתורה  היינו,  מלאכה.  איסור  לעניין  שורש  הינו  תשבות"  השביעי  "וביום  הציווי 
אוסרת בשבת לעשות מלאכה – לשנות את מציאות העולם. את גדר ומהות ציווי זה מבאר 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א – לפי דעותיהם של רבי יהודה ורבי שמעון שחולקים 

בזה המחלוקת – בלקוטי שיחות3:

"והשבתי חיה רעה מן  כ''ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את הפסוק  בשיחה מביא 
הארץ" עליו נאמר בתורת כהנים שיש מחלוקת מה הפירוש "והשבתי": "רבי יהודה אומר 
מעבירם מן העולם, רבי שמעון אומר משביתן שלא יזיקו", ומביא הוכחה לדעת ר"ש: "וכן 
הוא אומר מזמור שיר ליום השבת למשבית מזיקין מן העולם, משביתן שלא יזיקו וכן הוא 

אומר וגר זאב עם כבש כו'".

ומקשה שם: שרבי שמעון מפרש ש"והשבתי" פירושו הוא "משביתם שלא יזיקו" ולא 

1( נכתב ע"י התמימים, ע"פ שיעור שנמסר בישיבה.
2( ה, ע"ב.

3( בחוקותי ח"ז שיחה ב'.

במסכת



תורת תומכי תמימים 354

משביתם מן העולם, ועל זה מביא הוכחה מהפסוק "מזמור שיר ליום השבת", ולכאורה 
הרי המילה "השבת" פירושה הוא שביתה בדיוק כמו "והשבתי" ואין זו הוכחה כלל לדעת 

רבי שמעון )יותר מאשר "והשבתי"(?

ומקדים לכך ביאור הראגאטשווער )צפנת פענח(:

דר' יהודה ור' שמעון אזלי לשיטתייהו, ר' יהודה סובר שרק ביטול במציאות )ביטול 
עצם הדבר( מקרי ביטול, ולכן לגבי ביעור חמץ אומר "אין ביעור חמץ אלא שריפה" דרק 
אז מתבטלת מציאותו של החמץ. ורבי שמעון סובר שגם ביטול הצורה מקרי ביטול, ולכן 
לגבי חמץ אומר שאף מפרר וזורה לרוח נחשב לביטול הגם שנשאר החמץ, דהא סוף סוף 

נתבטלה צורתו.

)על דרך זה חולקים הם בנוגע למלאכה שאינה צריכה לגופה, ודבר שאינו מתכוין, 
ב"צורת"  סובר שאף שחסר  יהודה  שרבי  משום  מחייב,  יהודה  ורבי  פוטר  שרבי שמעון 
וכוונת המלאכה, מכל מקום עצם המלאכה נמצאת היא, ולכן חייב. ואילו רבי שמעון סובר 

שמפני החיסרון בצורת המלאכה אינו חייב(.

וצריך לומר דמחלוקתם היא בעצם פירוש הלשון 'שביתה', ושני פרטים בדבר:

א. במה מתבטא שהושבת הדבר.

ב. עד כמה מוכרחים לעשות כדי לקיים את השביתה4.

יהודה, ש"והשבתי  רבי  ומבאר שלדעת  כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א  וממשיך 
חיה רעה מן הארץ" פירושו הוא "מעבירן מן העולם", צריך לומר דהפירוש "וגר זאב 
עם כבש" הוא שיהיו ב' תקופות, ובתקופה הראשונה ישביתן שלא יזיקו ובתקופה השניה 

יעבירם מן העולם. 

הצורה,  ביטול  ולא  דוקא  המציאות  ביטול  פירושה  דשביתה  שסובר  לר"י  ובנוגע 
ובלשונו הקדוש: "אף אם תכונתה של החיה הרעה להזיק טבוע בה מתחילת הבריאה, גם 

אז מובן, שביטול תכונה זו נחשב ביטול הצורה בלבד".

וממשיך: "ולכן רבי יהודה, הסובר ש"שביתה" היא ביטול המציאות, מבאר ש"והשבתי 
חיה רעה..." פירושו ש"מעבירם מן העולם". ואילו רבי שמעון, שלדעתו גם ביטול הצורה 

נקרא "שביתה", סובר, ש"משביתן שלא יזיקו", כי גם זה נחשב ל"והשבתי""5.

ובהערה עשר )בשיחה הנ"ל( מביא על עניין זה כדוגמא את קריעת ים סוף, שהטבע 
הוא נוסף על המים: "להעיר משער היחוד והאמונה ריש פרק ב': "אף שהטבע זה במים 
גם כן נברא ומחודש יש מאין". שכוונתו )בפשטות( ב"הטבע הזה", היא למה שכתוב לפני 

4( ועיין בקובץ שיעורים ח"ב סי' כ"ג בהחילוק בין מצוות שבפעולה ומצוות שבתוצאה.
5( ועיין עוד בזה בשיחות ש"פ וישלח, י"ט כסלו וש"פ וישב תש"ל )בלתי מוגהות( שמאריך לבאר עניין 

ביטול המציאות שעל ידי המלאכה וההיפך על ידי השביתה.



355שער חלקנו בתורתך

זה שם "ונגרים במורד כדרכם וטבעם". ועל טבע זה הוא אומר, שהוא "נברא ומחודש יש 
מאין" בריאה נוספת על בריאת המים עצמם )שלכן, מצד עצם מהות המים אינו מושלל 
שיהיו נצבים כחומה מכיון שהטבע מה שהם נגרים )היפך נצבים כחומה( הוא דבר נוסף 

עליהם – ובמילא, הפלא שבקריאת ים סוף אינו כהפלא שבהבריאה יש מאין("6.

כלומר: כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א אומר שיש שני אופנים מהו הטבע בתוך 
המציאות ולפי שניהם ביטול הטבע הוא ביטול הצורה.

ג
שיטות בביאור המושג 'טבע'

והנה במאמר ד''ה פתח אליהו תשט"ו מבאר כ''ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א עניין 
הטבע וזהו לשונו הקדוש: "והענין הוא, דמבואר בהדרושים )סה"מ תרע"ח ס"ע פח ואילך. 
תרח"צ שם ע' קסז ואילך בסה"מ תרע"ח שם – ג' הפירושים דלקמן בפנים. ומקשר זה עם 
הפירוש דטבע הוא מלשון טביעה, כדלקמן ס"ו. ובסה"מ תרח"צ שם – ה' פירושים( דבטבע 

כמה פירושים,

דבשו"ת חכם צבי7 איתא, דשם טבע הוא שם חדש שחידשו חכמים האחרונים. דכיון 
שהכל )גם הטבע( הוא מאתו יתברך, הרי גם הטבע הוא נס. אלא שנסים אלו הם תמידיים, 

נסים רצופים. 

יש אומרים8 שטבע הוא מלשון מטבע. דאיתא במשנה9 אדם טובע כמה מטבעות בחותם 
זה לזה, ומלך מלכי המלכים הקב"ה טבע כל אדם בחותמו של אדם  וכולן דומין  אחד 

הראשון ואין אחד מהן דומה לחבירו. 

ובתניא10 איתא, דטבע הוא שם המושאל לכל דבר שאינו ע"פ טעם ודעת". עכלה"ק.

ועל פי זה יוצא שלפי כל ביאור בלשון טבע, יש הסבר אחר למהות עניין השביתה 
לכאורה.

כלומר: החכם צבי אומר שטבע זה ניסים רצופים, ולפי היש אומרים טבע זה הנהגה 
טבועה, ולגבי השבתת הדבר על ידי השבתת הטבע, יוצא:

דלהחכם צבי השבתת הצורה היא הפסקת הרצף בו היו הניסים, היינו, לאפשר ל'ניסים 
רצופים' להיות על פי הסדר שקבע הקב''ה בעולמו ללא התעסקות היהודי.

6( ולהעיר מד"ה נתת ליראיך תרצ"ג )נדפס בסה"מ תשי"א( פ"ב ואילך. ובשוה"ג מביא על זה: וב"פלח 
הרמון" )לר' הלל מפאריטש( וירא )נב, ג( - מפרש באו"א.

7( סימן י"ח.
8( כן הוא הלשון בספר המאמרים תרע"ח שם.

9( סנהדרין פ"ד מ"ה )לז, א(.
10( פי"ט )כד, ב(.



תורת תומכי תמימים 356

ואילו להביאור השני השבתת הצורה היא שמה שעושה יעשה באופן שונה מאחרים, 
דהיינו שלא יהיה דומה ל'מטבעות הקודמים'.

ועל פי הביאור המובא בתניא, המלאכה שינתה שהדבר יהיה דוקא על פי טעם ודעת.

ובזה מביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א דלפי רבי יהודה ביטול המציאות הוא 
הנקרא שביתה, ולפי רבי שמעון גם ביטול הצורה נקרא שביתה, והנ"ל במלאכה שאין 

צריכה לגופה11 )וביטול הצורה הוא שהמציאות נותרת ורק הציור הולך ואינו(.

ד
ביטול צורת הטבע לפי הפירושים הנ"ל

ולפירוש הנ"ל, ישנם ג' אופנים לביטול הציור )הצורה(:

להחכם צבי אף שהניסים רצופים והטבע אינו תמיד כסדרו, אף על פי כן כיון שאין זה 
מתוך כוונה לבטלם ונראה מצד עשיית האדם דעשה הוא רק את מעשיו הרגילים שאינם 

יוצרים מציאות זו, אין זו מלאכה האסורה ולא התבטלה השביתה.

אם כן ציור המלאכה הוא שלילת רצף הניסים וביטול הציור  של המלאכה הוא, שאף 
אם נשלל רצף הניסים, זה לא נעשה באופן שמדגיש את עצירת הרצף. היינו, שפעולת 

המלאכה היא פעולה מחשבתית השוללת את המשך טבע העולם.

ולהביאור השני, שהמציאות והטבע הוא מלשון מטבע, היינו שמלאכה זה שהמציאות 
שינוי  הינו  המטבע,  ושינוי  מטבע.  ובאותו  האופן  באותו  זה,  לפני  שהייתה  כפי  אינה 
מטבע  באותו  שיהיה  היא  השביתה  מציאות  שעצם  היינו  השביתה.  את  וגורע  המבטל 

שהיה לפני זה.

אם כן ציור המלאכה הוא פעולה ממשית לשנות המטבע, וביטול הציור של המלאכה 
היא שיהיה נראה שלא נעשה דבר בכדי לשנות המטבע. היינו שלא נעשתה פעולה ממשית 

לשנות.

אמנם לפי הביאור בתניא, אין כאן פעולה מחשבתית ואף לא פעולה ממשית אלא כל 
הכנסת הטעם ודעת היא זו שפועלת ויוצרת ציור של מלאכה. 

וזהו על דרך החקירה בעניין מלאכת הוצאה שהיא מלאכה גרועה, אם המלאכה היא 
להחסיר במקום אחד ולהכניס ולמלא מקום שני, או שהמלאכה נוצרת משניהם יחד12.

בהערה שמונה עשרה בשיחה מחלק כ''ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בין דבר שאינו 

11( ונתבאר ברש"י שבת לא, ב. שבת צג, ב. חגיגה י, א. שנוח לו אילו לא נעשתה מלאכה זו, ומוסיף דאין 
זה מלאכת מחשבת, דבזה יש לעיין בתוס' רי"ד בחגיגה שם. אבל התוס' ביארו באופן אחר.

בשבת צג, ב. כתבו שאינו צריך לצורך לו כיוונו במשכן במלאכה זו וכן כתב המאור שבת לח, א. בדפי 
הרי"ף. והאריך הכפות תמרים בסוכה לג, ב. לתרץ שיטת רש"י.

12( וראה במידות לחקר ההלכה להר' עמיאל ד-ט. אפיקי ים ח"ב ד-ח ד"ה. והנראה הוא לענ"ד.



357שער חלקנו בתורתך

מתכוין למלאכה שאין צריכה לגופה.

 בדבר שאינו מתכוין, אומר, דאין שייך כלל חיוב במלאכה כזו, ולכן לומדים מכאן 
בבניין אב לכל התורה כולה. 

אבל במלאכה שאינה צריכה לגופה, מכיון שהמלאכה נעשתה עם ציור של מלאכה, 
נוצר חילוק: דבמקום שעליו נאמר תשבות, היינו במלאכת שבת, אין בזה חיוב, דסוף סוף 
אי אפשר לחייב. מה שאין כן במקום בו לא נאמר תשבות, כלומר בכל התורה כולה, אי 

אפשר לחדש שאין בזה חיוב דהא איכא ציור מלאכה13. 

בשיחה ישנה השוואה בין דבר שאינו מתכוין לבין מלאכה שאינה צריכה לגופה לעניין 
ציור המלאכה, דבשניהם אין ציור מלאכה. אמנם החילוק ביניהם הוא אם אפשר לעשות 
בניין אב לכל התורה כולה. דבדבר שאינו מתכוין אפשר ואילו במלאכה שאינה צריכה 
שאינו  בדבר  אשר  היא  ההסתכלות  "תשבות",  הלשון  שללא  כלומר,  אפשר.  אי  לגופה 
מתכוין אין עשייה ואילו במלאכה שאינה צריכה לגופה ישנה עשייה, ולכן בכל התורה 
כולה מובן בפשטות שדבר שאינו מתכוין אין בו איסור, אמנם במלאכה שאינה צריכה 
לגופה אי אפשר לחדש חידוש כזה שאין איסור, אמנם, במלאכת שבת מכיון שהחיוב הוא 

'תשבות', גם מלאכה שאינה צריכה לגופה אין בה חיוב.

ה
סיכום העניינים ע"פ דברי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

המורם מהאמור לעיל:

מצד החיוב של "תשבות" – גם פעולה ממשית של עשיית מלאכה, אינה בגדר מלאכה 
שיש בה איסור, ולא רק דבר שאינו מתכוין אין בו ציור של מלאכה, אלא אפילו מלאכה 

שאין צריך לגופה, לא נאמר לגביה דין "תשבות".

וכפי שמדייק בלקוטי שיחות14 בעניין מקושש עצים לשם שמים נתכוון15.

על  מיתה  שמתחייב  להבהיר  רצה  הוא  פטור,  היה  מחשבתו  שמצד  שלמרות  היינו, 
המעשה, כי לא היה ניכר במעשה שזה מלאכה שאינה צריכה לגופה.

מתכוין  שאינו  דבר  בין  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ''ק  מהחילוק שהביא  אמנם 
למלאכה שאין צריך לגופה, משמע, שמלאכה היא דוקא עשיה ממשית של שינוי במציאות 

העולם16.

13( ועיין עוד בזה בשוה"ג, ובהע' 19 בהשיחה שם.
14( חכ"ח 'שלח' ב.

15( ואולי אפשר לבאר דברי המהרש''א על פי הנ''ל.
16( ועיין בלקוטי שיחות ח"ד לפרשת תצא ב'אינו מתכוין'.



תורת תומכי תמימים 358

והדברים עולים בקנה אחד עם שניים מהביאורים בגדר טבע שהובא מהמאמר הנ"ל, 
דלפי ההסבר במושג טבע שהובא מתניא, שהטבע הוא כל דבר שאינו עפ''י טעם ודעת, 
והיא  המציאות  שינוי  היא  בבריאה,  ודעת  טעם  של  והכנסתם  זו  מציאות  של  השינוי 

הנקראת מלאכה.

בין דבר שאינו  ניתן להביא החילוק  היא פעולה ממשית,  לפי ההסבר דמלאכה  וכן 
מתכוין למלאכה שאין צריך לגופה.

הנ''ל  היסוד  קיים  ולא  שיתכן  מד(  )שבת  יהושע  הפני  דברי  הביא  הגיליון  ובשולי 
והמלאכה הינה אף במחשבה. ואף שבהערה זו שולל כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 

את הדברים, הרי בהערה הבאה מקבלם.

ולפי דבריו הקדושים בגוף השיחה, דוקא להסברה ששינוי טבע העולם הוא פעולה 
מעשית וממשית ניתן להסביר שמלאכה בשבת היא פעולה ממשית. 

וצריך להעמיק בזה עוד, דלכאורה מצד השינוי שנעשה במציאות העולם, אין הבדל 
בין דבר שאינו מתכוין לבין מלאכה שאין צריך לגופה. וצריך לומר שלמעשה האדם יש 

משמעות ביצירת השינוי בעולם17.

והמורם מהאמור הוא דדוקא בהצטרף המלאכה באופן מסויים )מעשי או מחשבתי( 
יחד עם פעולת היהודי באופן מסויים דוקא, נעשית מלאכה עליה נאמר 'תשבות'. 

ויומתק לפי ביאור כ''ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בלקוטי שיחות לפרשת ויקהל 
חלק ל''ו בעניין מלאכת מבעיר, דמלאכה שעל ידה נעשה דירה בתחתונים היא זו שנאסרה 

בשבת.

וע"פ כהנ"ל אולי אפשר לומר בעומק יותר שלאינו יהודי אין שייכות במלאכת שבת 
כלל, כיון שמעשהו לא פועל דירה בתחתונים.

* * *

17( כפי שמאריך כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בבלתי מוגה וישלח תש''ל. ולהשלמת הביאור בזה 
עיין בשערי יושר שער ג' פרק כ''ה.



359שער חלקנו בתורתך

שיטת ר' יהודה בדבר שאינו מתכוין כשהוא מקלקל
 הת' מנחם מענדל שיחי' רפאלוב
תלמיד בישיבה

א
דיון הגמ' בנוגע להיתר

		   כתובות18 דנה הגמ' בספק אם מותר לבעול בשבת, הגמ' עונה שם   
את היא  פותחת  רק  הבעילה  האם  הבעילה,  מעשה  בגדר  דתליא      		  

הפתח לדם )מיפקד פקיד(, או שהיא עצמה מוציאה את הדם )חבורי מיחבר(.

ובזה גופא: אי נימא דרק פותח פתח לדם כדי שיצא, האם צריך הוא את הדם )ואז 
האם  נמי,  גופא  ובזה  עצמו.  הפתח  את  הוא  צריך  או  מתכוין(,  שאינו  דבר  הוא  הפתח 
בדשא"מ ]=דבר שאינו מתכוין[ הלכה כר' שמעון שמותר או כר' יהודה שאסור. וגם אי 

נימא דהלכה כר' יהודה, האם זה מקלקל )דמותר( או מתקן )דאסור(.

דהיינו: בתחילת הגמ' מביאה היא את הדיון בדבר שאינו מתכוין19 דלר' יהודה אסור 
ואחר כך אומרת הגמ' דאולי הבעילה נחשבת כדבר שאינו מתכוין ומקלקל הוא בה דאז 
זה  אם  לדון  שיש  ואומרת  מדשא"מ  הדיון  את  מפרידה  אינה  )והגמ'  מותר  יהיה  לר"י 
מקלקל - כדיון נפרד, אלא מדייקת דהדיון הוא במקלקל בדבר שאינו מתכוין, ומוכרח 

הדבר, כיון דבמקלקל בפני עצמו הדין הוא דפטור, וכאן הדין במקלקל הוא מותר20(.

ויש לעיין דכשר' יהודה מתיר בדבר שאינו מתכוין כשהוא מקלקל, האם מודה הוא 
לסברת ר' שמעון בדשא"מ דמותר, או שאומר זאת בגלל סברתו שמקודם אסר.

ולהבין זה נקדים בכמה הסברים כדלקמן.

ב
דבר שאינו מתכוין

דין דבר שאינו מתכוין נובע הוא מהדין "מלאכת מחשבת": מלאכת מחשבת זהו הרכב 
דיני במלאכות שבת, האומר דכדי להתחייב בעשייתן לא סגי העשיה בפועל לבדה אלא 

צריך גם מחשבה.

מתכוין,  שאינו  דבר  במלאכה:  מחשבה  לחוסר  ודוגמאות  אופנים  כמה  ישנם  ובזה 
שונה  הסברה  ישנה  אופן  ולכל  ימות.  ולא  רישיה  ופסיק  לגופא  צריכה  מלאכה שאינה 

בנוגע לגדרו.

18( ה, ע"ב.
19( כשאין הוא מקלקל - אלא עושה המלאכה כדרכה.

20( כדברי התוס' ד"ה את"ל כרבי יהודה.

במסיכתא



תורת תומכי תמימים 360

נעסוק בגדר דבר שאינו מתכוין:

הרמב"ם בהלכות שבת21 מגדיר את דין דבר שאינו מתכוין, דפירושו הוא דבר שמותר 
לעשות בשבת, ויכול הוא )באופן שאינו וודאי( לגרום למלאכה אסורה.

בספר חידושי ר' חיים הלוי )על הרמב"ם שם( מוסיף הוא ומדייק דדשא"מ הינו עשיה 
בלי כוונה לאיסור )אף דיודע על האיסור הנגרם ממעשיו ואף יהנה מכך לאחר מכן(.

ג
קושיא  בדא"פ על יסוד בשיחה

בלקוטי שיחות22 מבאר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א דגבי הציווי "תשבות" בשבת 
ישנה מחלוקת בין ר"ש לר"י והסבר מחלוקתם הוא על פי ההסבר ב"מלאכת מחשבת אסרה 
תורה" )ההסבר מתעכב על סוגי מלאכה שאסרה התורה, ועל פי זה במה עובר אדם על 

הציווי "תשבות" ובמה מקיים אותו(.

"מלאכת מחשבת" זהו דין הנלמד מהמשכן לגבי שבת בגלל סמיכות הפסוק "לא תעשו 
כל מלאכה". היינו, דלימוד "מלאכת מחשבת" בשבת הוא לגבי ציווי אחר הנאמר בשבת 

ואינו קשור לציווי "תשבות".

דיסוד  בפשטות  הוא  אומר  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  דבשיחת  ותימה, 
מחלוקתם של ר"ש ור"י ב"תשבות" הוא הפירוש ב"מלאכת מחשבת", ולכאורה ב' דינים 

אלו אינם שייכים זל"ז כלל?
ד

תירוץ ע"י הסבר אופן הלימוד מ"מלאכת מחשבת"
לתירוץ קושיא זו יש להבין האם "מלאכת מחשבת" זהו לימוד מהמשכן נוסף על כל 

המלאכות או לימוד בנוגע לגדר המלאכות, כלומר, פרט בכל מלאכה.

פירוש הדבר: אם "מלאכת מחשבת" זה לימוד מהמשכן בפני עצמו אזי נלמד זה דוקא 
ל"כל מלאכה" )כיון סמיכותם של השניים(, ואין ללמוד מכך ל"תשבות" כי זהו ציווי אחר 

כנ"ל )שלא סמוך למלאכת המשכן(.

כונה  להיות  שצריך  מצוה,  בכל  הכרחי  פרט  אלא  מהמשכן  לימוד  זה  אין  אם  אבל 
)דאת פרט הכרחי זה בכל מצוה גופא למדנו מהמשכן( עפ"ז כשאדם מקיים את הציווי 
"תשבות", היינו, שאינו עושה מלאכה בגדרה של מלאכה, כלומר, דאינו עושה מלאכה 
שמתכוין אליה, במילא ה"מלאכת מחשבת" )שכפרט חיוני במלאכה גם הכוונה מוכרחת( 
קיימת היא לגבי הציווי "תשבות". כי את ציווי זה מקיימים באי עשיית מלאכה )גדרה 

ומהותה האמיתי של מלאכה, שגדר זה נלמד מ"מלאכת מחשבת"(.

21( פרק א, הלכה ה.
22( בחוקותי ח"ז שיחה א.



361שער חלקנו בתורתך

ה
מחלוקת ר"ש ור"י על הפסוק "והשבתי חיה רעה"

בשיחה שם23 מביא כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את דברי התורת כהנים שמביא 
המחלוקת בין ר"ש לר"י על פירוש המושג 'השבתה' בפסוק "והשבתי חיה רעה". דלר"ש 
הכוונה היא משביתם שלא יזיקו, ולר"י הכוונה היא מעבירם מן העולם )כ"ק אדמו"ר מלך 

המשיח שליט"א מקשה שם על שיטת רבי יהודה ואכ"מ(.

הראגאטשווער מחדש דשיטת ר"י בפירוש המושג 'שביתה', היא כשיטתו ב"תשביתו 
שאור". 

ו
מחלוקת ר"ש ור"י בהשבתת שאור

לגבי אופן ביעור חמץ )"תשביתו שאור"( יש מחלוקת בין ר"ש לר"י מהי ההשבתה: לר"י 
צריך לשרוף את החמץ וזו היא השבתתו, לר"ש ניתן אף לפורר ולזרוק אותו לרוח או לים. 
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א מביא את הראגאטשווער האומר דהסבר מחלוקתם 
הוא חקירה בגדר ההשבתה האם זהו ביטול עצם המציאות או ביטול צורת הדבר. ר"י 
סובר דהשבתה הינה ביטול עצם המציאות דזהו דוקא על ידי שריפה דלאחר השריפה, 
כשנוצר האפר ישנה מציאות חדשה. ולר"ש - ההשבתה הינה ביטול הצורה והתכונות24 

)היינו המצוה של "לא יראה לך"( דע"י ה"מפרר וזורק" מתבטלת צורת החמץ25.

וזוהי גם סיבת החילוק בין ר"ש לר"י ב"והשבתי חיה רעה", דלר"י הכוונה השבתת 
עצם מציאותם, ולר"ש הכוונה היא השבתת הצורה, היינו, תכונותיהם הרעות של החיות26.

את חילוק זה במושג השבתה במחלוקות הנ"ל, לוקח כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א 
לעצם המושג שביתה, ומסביר זאת כחילוק בין ר"ש לר"י שמושלך גם לגבי המחלוקת 

בדבר שאינו מתכוין.

23( באות ג.
24( חילוק זה הוא גם החילוק בין כמות לאיכות. לדוגמא: כשישנם ב' לחמים ורוצים להפחית בכמותם, 
לא יועיל להרוס הלחם עד שאינו ראוי למאכל, דעצם מציאותו נשארת. משא"כ כשרוצים להפחית באיכותם 
לא יועיל להוריד לחם אחד, דבאיכות לא נפחת, אלא צריך להשאיר את כמות הלחמים ואותם להרוס עד 

שלא יהיו ראויים למאכל.
אותה  אלא  חדשה  מציאות  אינו  האפר  כי  העצם  ולא  הצורה  ביטול  גם  זה  השריפה  הנ"ל  ולפי   )25

המציאות.
בתקופה  )גם  בגאולה  קיימת  תהיה  החיות  מציאות  השיטות  ב'  דלפי  לומר  אפשר  היה  ולכאורה   )26
השניה(, והרע שבהם יתבטל, ומחלוקתם היא האם מציאותם תתבטל - כי הרע היה עצם מהותם, או, שתהיה 

זו אותה מציאות של החיות - כי הרע היה רק ציורם כחיות טורפות.
במפורש  כתוב  דמכיון שבפסוק  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  אומר  דבשיחה  כן,  לומר  אין  אבל 
יהיה זה רק בתקופה  יהיו חיות רעות כלל, אבל  "והשבתי", מוכרחים לומר דגם לשיטת ר"ש בגאולה לא 
השניה, דבתקופה הראשונה יהיה "וגר זאב עם כבש" )ואולי עדיין אפשר לומר הנ"ל על התקופה הראשונה(.



תורת תומכי תמימים 362

ז
סברת ר' שמעון להתיר בדשא"מ

מתכוין  שאינו  דבדבר  הטעם  שליט"א  המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  מבאר  שם  בשיחה 
לדעת ר' שמעון הסובר מותר ולדעת ר"י הסובר אסור, וכן במלאכה שאינה צריכה לגופה 
לדעת ר' שמעון הסובר פטור, ולדעת ר"י הסובר חייב - טעמם בהנ"ל הוא דהחילוק בין 
שיטותיהם הינו תוצאה מהחילוק ביניהם בהסבר הכוונה ב"מלאכת מחשבת אסרה תורה" 

ועל פי הסבר זה מה נקרא "תשבות" ומה אינו נקרא.

"וביום השביעי  נלמד מהפסוק  זה  חיוב  חיוב לשבות ממלאכה,  ישנו  כלומר: בשבת 
תשבות". חובת השביתה חלה על מלאכה דוקא ולא על דבר שאינו מלאכה. משום כך 
העושה דבר שאינו מלאכה אינו עובר על החיוב "תשבות", והעושה מלאכה עובר הוא על 

החיוב לשבות. ועל ידי ביטול המלאכה מהמעשה מקיימים הציווי "תשבות".

המושג שלמדים מהמשכן לשבת - "מלאכת מחשבת", מגדיר הוא מה מקרי מלאכה 
)ויתחייבו עליה(, דזהו דוקא קיום מלאכה בכוונה. כלומר, דעל ידי ביטול הכוונה )שזוהי 

צורת המלאכה( נהיית היא בגדר מלאכה ללא מחשבה, שזאת לא אסרה התורה.

ומחלוקתם הינה על חלות חובת השביתה, האם חלה השביתה על המלאכה כשהיא 
בצורתה דוקא, או אף על מלאכה בעצם )גם כשהיא ללא צורה(. ביטול המלאכה לשיטת ר' 
שמעון הינו ביטול צורת המלאכה )הכוונה(, משום כך בדשא"מ דהתבטלה צורת המעשה 
אזי בעשיה נמי מתקיים הציווי "תשבות". ור' יהודה סובר שביטול המלאכה זהו ביטול 

עצם המלאכה ורק אז מתקיים ה"תשבות".

על פי זה מובן דכל החילוק בין ר' שמעון לר' יהודה הוא בחיוב "תשבות", האם זה על 
מלאכה בעצם או על מלאכת מחשבת )מלאכה עם מחשבה דוקא(.

בהערות )18- 19( בשיחה מסביר כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א את סיבת הפטור 
בדשא"מ לר' שמעון, דניתן להסבירו בב' אופנים: )א( מכיון דאין שייך חיוב. )ב( בקיום 
ה"תשבות" הצורה במלאכה התבטלה. ]ור' יהודה סובר שאסור – מכיון דכאן הצורה לבד 
התבטלה ועל מנת לא לעבור על הציווי "תשבות" ישנו צורך שעצם המלאכה יהיה מבוטל 

ולא רק צורתה )כוונתה(.[

כלומר, לפני הדיון לחילוק חיוב השביתה, ישנו אופן נוסף להסביר את סברת ר"ש, 
דסיבת הפטור הינה כיון דאין שייך חיוב. והספק הוא האם דכשר"י מתיר זהו משום סיבתו 

ושיטתו במושג "תשבות" או משום סיבה אחרת )הסיבה שר"ש מתיר(.

ח
סברת ר' יהודה להתיר במקלקל בדשא"מ

אי נימא דר' יהודה מודה במקלקל לסברת ר"ש בדבר שאינו מתכוין שמתיר שם, אזי 
תבואר שיטת ר"י במקלקל באופן דלקמן:



363שער חלקנו בתורתך

הסיבה שאסר הוא במתקן, דדעתו שם היא דבכדי לא לעבור על הציווי "תשבות" ישנו 
וכאן אומר הוא לא כסברתו במחלוקת הראשונה, אלא  צורך שתתבטל עצם המלאכה, 
אומר הוא שבמקלקל נלך כשיטת ר' שמעון )במחלוקת הראשונה( דבשביל לא לעבור על 
הציווי "תשבות" בביטול צורת המלאכה סגי, וכאן כיון דאין הוא מתקן במלאכה אלא 
מקלקל, נתבטלה צורת המלאכה )ש"מקלקל" זוהי צורת המלאכה(, ועצם המלאכה נשאר 

כי עושה מעשה בפועל27.

ואי נימא דר"י נשאר במקלקל בסברתו הקודמת אזי תבואר שיטת ר"י במקלקל כך:

בדשא"מ אסר כיון דבכדי לא לעבור על הציווי "תשבות" צריך שתתבטל עצם המלאכה 
ועל כן, התם דהתבטלה צורת )כוונת( המלאכה לבד, היה זה אסור כי בפועל עבר הוא 
על המלאכה. ובמקלקל עצם המלאכה התבטל, דעושה הוא ההיפך, דהמלאכה לתקן באה 
וכאן מקלקל הוא דעל כן התבטל עצם המלאכה. ומשום זה כאן יהיה מותר מאותה סיבה 
שמקודם אסר. ועל פי זה לא נימא דמתיר הוא כשיטת ר"ש בדשא"מ דהתם ר"ש מתיר לא 

משום הציווי "תשבות" )אלא משום דאין שייך חיוב(.

בקובץ מפרשים  בזה  וראה  אופן במלאכה.  או  זהו תכלית המלאכה  הינו האם מתקן  בזה  וההבדל   )27
הג' על מסכת כתובות )היו"ל ע"י ישיבתינו( עמ' 20 בהערה שם בנוגע לדשא"מ כפי שמובא באנציקלופדיה 
תלמודית בארבעה ההסברים, דלפי הסברים ג' וד' תכלית המלאכה היא הכוונה במלאכה, ואי כוונה לתועלת 

המלאכה זהו דבר שאינו מתכוין - אי כוונה לתכלית המלאכה.



ר פ ס

"תותת תומכי +מימים"
ם"כ+בי חיים םוי יצחק" ע

נ " ז ל ש  ד ק ו מ
אבינו ומשפיענו, מטובי מקושרי כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, עובד ה' מנעוריו, 
לא החזיק טיבותיה לנפשיה, אוהב ישראל באמת, מגדולי מפיצי מעיינות החסידות 

בדורנו ומפיץ בשורת הגאולה והגואל ביד רמה
הגאון החסיד הרה"ח הרה"ת

ע"ה גינזבותג כיים םוי יצחק ר'
משפיע ישיבתנו ומחבר ספרי 'פניני התניא' ו'משיח עכשיו'

"והחי י+ן אַם ליבו"
מידותיו החסידותיים, אהבת ישראל שלו ללא גבול, האמונה והבטחון הגמור בבשורת 

הגאולה ובהפצתה בכל מקום, הם הדרך שעל ידה  נראה במוחש את התממשות בשורת 
הגאולה בהתגלותו המיידית של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א בחסד וברחמים והקיצו 

ורננו שוכני עפר ו"עד שהעולם כולו יכריז":
יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!

תלמידיו מישיבת תומכי תמימים ליובאוויטש ראשון לציון והוגי תורתו בכל העולם



077-2222-770053-3137770cs@yemot.co.il yemot.co.il

גאים לתת חסות לספר החדש
ולהיות שותפים בהפצת אור התורה

מזה שנים רבות, ימות המשיח מובילה את 
התחום הייחודי של מערכות תקשורת קוליות 

מתקדמות לקהילה החרדית בישראל 
ובעולם.

תוך אמונה כי לכל אדם מגיעה גישה נוחה, 
פשוטה ובטוחה למידע, לתוכן ולתקשורת - 

ללא צורך בטלפונים חכמים או אינטרנט.

מדי יום מקשיבים למערכות ימות המשיח 
מאות אלפי מאזינים, הנהנים ממיליוני דקות 

האזנה לתכנים איכותיים, שיעורי תורה, 
הודעות קהילתיות ועוד.

אנו גאים להיות חלק מקהילה שמעריכה 
ערכי מסורת, משפחה וחיבור אמיתי. החסות 
שלנו לספר התורני החדש הזה היא המשך 

טבעי למחויבותנו העמוקה להפצת אור 
התורה ולחיזוק הקהילה.

ב״ה

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד



לזכות נשמת מוקדש 

 אנשי אמנה
 בעלי לב וחזון, העמידו

דור ישרים יבורך

 ר' שלמה בן גוסטב
 וזוגתו רוזה רייזל בת זכריה

דרויאן ע"ה

ותיכף ומיד ממש נזכה לראות
בקיום הייעוד "הקיצו ורננו" והם בתוכם

 בהגלה נגלות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

ו חי שי י המשפחה  בנ נדבת 

 יחי אדוננו מורנו ורבינו
מלך המשיח לעולם ועד!



לזכות

 הנהלת
 וצוות הישיבה

 ותלמידי התמימים
 דתומכי תמימים

סניף ראשון לציון

שיקומיו בהם ברכות ודרישות
כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

וימלאו תפקידם בשלמות בלימוד בשקידה והתמדה
של תורה תמימה - נגלה וחסידות ועבודה שבלב,
וימשיכו להפיץ את בשורת הגאולה וזהות הגואל,
מתוך הרחבה בגשם וברוח - מתוך ביטול מוחלט

להוד כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

 יחי אדוננו מורנו ורבינו
מלך המשיח לעולם ועד!



לזכות הספר מוקדש 

הוד כ"ק אדמו"ר
מלך המשיח שליט"א

מהרה יגלה אכי"ר

יה"ר שיראה רוב נחת מתלמידיו,
חסידיו ושלוחיו ומכלל ישראל

ותכף ומי"ד ממ"ש נראה בעיני בשר
בקים נבואתו העיקרית - בשורת הגאולה -

"לאלתר לגאולה" ו"הנה זה משיח בא"
ובעגלא דידן יתגלה לעין כל
ויוליכנו קוממיות לארצנו הק'
בגאולה האמיתית והשלימה

נאו מי"ד ממ"ש ממש!

 יחי אדוננו מורנו ורבינו
מלך המשיח לעולם ועד!


